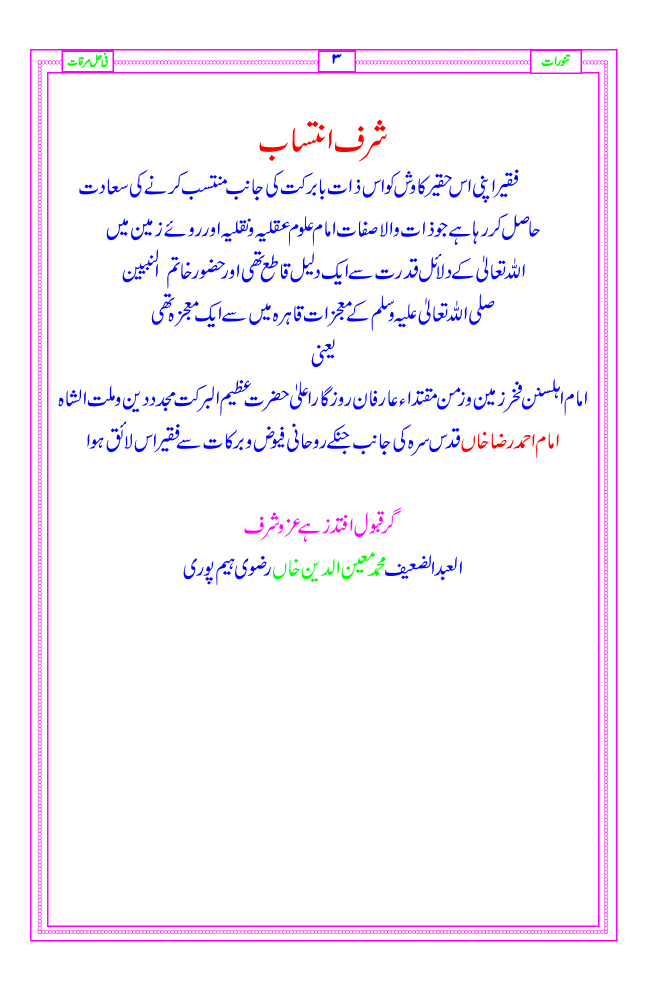


| تنورات المرقات |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصلو'ة والسلام عليك يا رسول الله صلى الله تعالىٰ عليه وسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| جمله حقوق تنجق ناشر محفوظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| انام تتاب مرقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نام مصنف سلطان المتكلمين حضرت علامه ضل ا ما م خير آبادي رضى الله تعالى عنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| انام ترجمہ تنورات فی حل مرقبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| نام مترجم مفتی محمعین الدین خال قادری حنفی رضوی ہیم پوری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| کمپوزنگ حضرت حافظ وقاری <b>شاهنواز احم</b> ر بهرایځی مه حضرت مولا ناوقاری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>مجرعرفان</b> خان حبیبی گونڈ وی ج <b>پ</b> اند کمپیوٹرا ترولہ 9648012951                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| سیٹنگ واحدی کمپیوٹر''جبگد یوا''9984820639                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| پروف ریڈنگ <b>محمدراشد</b> احمدخان حنی رضوتی بہرا پچکی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| سن اشاعت اول محرم الحرام ۲ س <u>ر ۱۲ ج</u> مطابق اكتوبر <del> ۱۰۱۷ ب</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تعداد ایک ہزار(۱۰۰۰)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| مطبع رضا آفسیٹ پریس دہلی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ملنے کے پتے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ☆مفتی نانپاره کتابگھر بہرائج شریف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 🖈 قادری بکد یونانیاره بهرانچ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ☆امجدی بک ایجنسی اتر وله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ☆ نورانی بکا بیجنسی انز وله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ر<br>نابی این این این این این این این این این ای                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |







# ﴿ تقريظ بيل ﴾

تنورات

ادیب شهیرفاضل جلیل حضرت علامه الحاج الشاه مفتی عطاء محمصاحب قبله رضوی صدیقی مصباحی ادم الله فیوضه و بر کانه جامعهٔ و ثیه عربی کالج اتر ولیضلع بلرامپور

الحمد لو ليه والصلواة على حبيبه و على اله واصحابه اجمعين ججة الاسلام الم غزالى عليه الرحمة كالرشاد هم كارشاد هم يعرف المنطق فلا ثقة له في العلوم اصلاً "يعنى جُوْخُص علم منطق سيا الرحمة كالرشاد هم كارساد هم يعرف المنطق فلا ثقة له في العلوم اصلاً "يعنى جُوْخُص علم منطق سياحة وقف نه بوده علوم مين قابل وثوق نهيل بلك شخ ابوعلى سينا ني تويهال تك لكها كه المسمطق نعم العون على ادراك العلوم كلها وقد رفض هذا لعلم و جحد منفعته من لم يفهمه " اس كامطلب بيهوا كمام منطق جمله علوم كادراك حسول مين معين ومد كار هم جُوْخُص اس كوّجه في با تاوي السياحة دور بها كالوراس كووائد كامنكر بوجاتا هم السياحة و بالمنافق المنافق المنافق المنافق الله علم المنافقة ال

حالانکہ حضرت علامہ جلال الدین عارف رومی علیہ الرحمہ یوں رقمطراز ہیں 'ان اقوال سے ظاہر و باہر ہے کہ علم منطق کا سیکھنا اور سکھانا بہتر ہی نہیں بلکہ باعث اجر و قواب ہے ملاکا تب علامہ چلبی علیہ الرحمہ نے کشف الظنون عن اسامی الکتب والفنون ہیں علم منطق کورئیس العلوم تحریر فر مایا۔اب اگر کو کی شخص اپنی کم علمی کے باعث منطق کو بکواس اور بے فائدہ یا نقصاندہ کہتو یقیناً جہالت ہے۔البت علم منطق ہی کیا کوئی بھی فن اگر فساد پیدا کرنے یا فساد کر کے ایمان تباہ کرنے کے لئے استعمال کیا جائے تو سراسر غلط اور باعث گناہ و سزاہ اس میں منطق میں کی کوئی تخصیص نہیں میز ما نہ ایسا آ گیا ہے کہ ایمان کی حفاظت بڑا ہی و شوار امر ہوتا جا رہا ہے کہ ایمان کی حفاظت بڑا ہی و شوار امر ہوتا جا رہا ہے ہیں ایک کوئی تخصیص نہیں میر ما ہو تواص سب کو گمراہ کرنے میں انتقال کوششیں کر رہے ہیں کہی ایک علم ہے جس کے ذریعہ ان کا مقابلہ کر کے ایمان کی حفاظت کیجا سکتی ہے اور ان پرسوار ہوکر غالب آیا جا سکتا ہے کہونکہ دلائل و برا ہین کے لئے اس سے بہتر کوئی فن ہے ہی نہیں اس لئے بالخصوص علماء کے لئے اس جا سکتا ہے کیونکہ دلائل و برا ہین کے لئے اس سے بہتر کوئی فن ہے ہی نہیں اس لئے بالخصوص علماء کے لئے اس جو سرح صل کرنا اور طلبہ کواس کے حصول میں گے رہنا نہا ہیت ضروری ہے۔

مربعض طلباس فن کو بہت دشوارتصور کرتے ہوئے اس کے حصول میں قطعاً توجنہیں دیتے حالا تکہ ایسانہیں ہے بلکہ کوئی بھی فن اگر شروع سے نہ سمجھا جائے تو آگے چلکر دشواری بڑھ جاتی ہے اور پھر طالب علم بددل ہو بات کو میں اگر شروع سے محنت کر کے گئن سے بڑھا جائے تو نہا بت آسان اور دلچیپ فن ہے اس بات کو محسوں کرتے ہوئے حضرت علامہ فقی مجم معین الدین خان صاحب خنی صدر المدرسین حشمت العلوم گا کیڈ بھو از ولد نے مرقات کی طرف توجہ کی تاکہ نیچ باسانی ابتدائی منطق کو بچھ کرآگے بڑھنے کی کوشش کریں اور بے دلی کے شکار نہ ہوں۔

اور بے دلی کے شکار نہ ہوں۔

اور بے دلی کے شکار نہ ہوں۔

کر دیتے ہیں اب اس زیر نظر کتاب کا ایک بڑا فائدہ یہ ہوگا کہ ایسے طلبہ بآسانی کم از کم مرقات کے ترجمہ کو پڑھکر ابتدائی مسائل کو بچھ لیں گے اور اور پر کی کتابیں بچھ کیس گے۔

مولائے قد بر حضرت علامہ موصوف کے قلم کو تو تہ بخشے اور انکی تمام تصانیف باالخصوص تورات فی طل مرقات کو مقبول عوام واخواص بنائے آئیں۔ بہوا ہو جبیبہ سید المر سلین العموس تورات فی رضوی مصاحی غفر لہ

خادم الجامعة الغوثيه عرني كالج اتر ولضلع بلراميور

المرم الحرام ٢ سيم اج

تنورات ﴿ تقريط بيل ﴾ فاضل جليل ناشرمسلك اعلى حضرت حضرت علامه محركليم صاحب قبله مشابدي ادام فيوضه وبركانته فن نحوا ورفن صرف کی طرح منطق بھی ایک مستقل اور مفیدفن ہے جس فن کو ہمارے اسلاف نے حاصل کیااورلوگوں کواس کےحادل کرنے پرز وربھی دیایہی وجہ ہے کہ آج تک بہمستقل فن گزشتہ کل کی طرح تقریباہرمدارس عربیہ میں شامل نصاب ہے منطق وہ عظیم فن ہے جس کااستعال اگر صحیح طوریر ہوتو آ دمی اپنے مذہب ومسلک کی حقانیت وصدافت کو پیش کر ہے اس کے نور سے لوگوں کے ذہن وعقل کومنور کرسکتا ہے زیرِ نظر کتاب'' تنورات فی حل مرقات''جومنطق کے اس کتاب کا ترجمہ ہے جس کویڑھ لینے کے بعد طالبان علوم نبوییکومنطق کی ساری کتابیں پڑھنے اور مجھنے میں آ سانیاں پیدا ہوجاتی ہیںالیی عظیم کتاب کا ترجمہ لکھ کر زینت درس وتد ریس عالم ذی وقارحضرت علامه <mark>مفتی مجم<sup>معی</sup>ن الدین صاحب قبله رضوی نے طلبه پراحسان کیا</mark> ہےادراس کتاب کو سمجھنے کی راہ کوآسان کر دیا ہے۔ مولی تعالی اس کتاب کوعوام وخواص میں مقبول فر مائے اور ہماری جماعت کے ایسے عظیم مصنف اور عالم دین کوتا دیرقائم و دائم رکھےاورزیا دہ سے زیادہ کام کرنے کا حوصلہ عطافر مائے ۔ آمین ہے جااہ مسیلہ النبيين و المرسلين صلى الله تعالى عليه و اصحابه اجمعين. سگ بارگاه مشابدملت العبدالعاصي محركليم احرمشامدي غفرله خادم دارالعلوم ابلسنت مدايت الاسلام چندا يوربلرام يور رصفرالمظفر يسهماه برويكشنيه

تنورات ﴿ لَقْرِ لِطْسَعِيدِ ﴾ حضرت علامه سيرصبورا حمرصاحب قبله طاهري ادام فيوضه وبركاته الحمد لوليه والصلوة على نبيه واله وصحبه اجمعين ایمان مفصل وایمان مجمل کا مدارقر آن وسنت ہے جومحض فضل الہی اورعطیہ خداوندی ہےالبتہ اکے حصول وادراک کا ذرائع علوم فنون ہے جس سے طمانیت قلبی حاصل ہوتی ہے۔ ز رِنظر کتاب'' تنورات فی حل مرقات' علم منطق کے ابحاث پرمشتمل ہیے جونو نہالا ن اسلام اور نوخیز علاء کے لئے چشمہ صافی ہے اپنی غرض و غایت وموضوع کے اعتبار سے نہایت مفیدعلم ہے اس کے اصول ضوالطانصورات تصدیقات نتیجة اذ عان قلب نظر کی ہمہ گیری عطا کرتے ہیں شعورآ گہی پختہ یقین سے کامل ایمان کا درجه حاصل ہوتا ہے مؤلف موصوف صاحب الفضیلت حضرت علا مہ ومو لا نامفتی <mark>مجم<sup>معی</sup>ن</mark> الدی<mark>ن خان صاحب</mark> قبلہ رضوی نے اس قحط الرجال کے دور میں نہایت ذوق وشوق سے تصنیف و تالیف کا نہا یت بیش بہاخدمت کا بیڑا اٹھایا ہے جوانتہا ئی قابل تحسین لائق صدآ فرین ہےانگی اس کوشش و کاوش کی قد كرنى جائے اور ہمت افزائی بھی۔ مولائے قدریمولا نا موصوف کوصاحب تصانیف کثیرہ بنائے معلم کا ئناات علیہ افضل الصلوۃ کے صدقه وفیل سط، سط، جملے، جملے، کملے کے مجموعہ کومبارک بناءے اور قبولیت عامہ عطافر مائے۔ وعا گو ال رسول سدصبورا حمرطا بري

## تنورات علم منطق کی اہمیت اوراسکی افا دیت منطق دي**نيس العلوم**: ملاكاتب حليمي عليه الرحمه نے كشف الظنون عن اسامي الكتب والفنون مين فقل كياب "قال الفار ابي ان علم المنطق رئيس العلوم لانه حاكم على جميع العلوم في الصحة والسقم والقوة والضعف "لين شُخ ابونصر فارابي نعلم منطق كوركيس العلوم كها باسك ً کے علم منطق صحت وسقم وقوت وضعف میں تمام علوم کا جا کم ہےاور یہ چونکہ غیرمقصود بالذات وعلوم کسبیہ نظریہ وعملیہ کی خصیل کا آلہ وذریعہ ہے اس لئے شیخ رئیس بوعلی بن سینانے اسکوخادم العلوم قرار دیا ہے۔ جمة الاسلام امام غزالي كا كهناب كه " من لم يعرف المنطق فلا ثقة له في العلوم اصلاً "<sup>يع</sup>ني جو شخص علم منطق سے اچھی طرح واقف نہ ہووہ علوم میں قابل وثو ق نہیں ۔ بلکہ شیخ ابوملی بن سینا نے تو یہاں تک لكهاب "المنطق نعم العون على ادر اك العلوم كلها قدر فض هذا العلم و جحد منفعته من لم یفهمه " لیخی علم منطق تمام علوم کےادراک مخصیل میں معین ومددگار ہے کہ جو تحض اسکو مجھ نہیں یا تاوہی اسکوچھوڑ تااوراسکی منفعت سےا نکارکر تاہے۔ شیخ جلال الدین عارف رومی کاارشاد ہے۔ منطق وحکمت زہیر اصطلاح گربخوانی اند کے باشد میاح منطق کی مدح وسرائی میں بعض یوں رطب اللسان ہے۔ ان رمت ادراك العلوم بسرعة فعليك بالنحو القويم ومنطق هذاالميزان العقول مرحج والنحو اصلاً ح اللسان بمنطق

من المرقات نام المرقات المستسمد تنورات منطق کے متعلق عام نظریہ (۱) لوگوں میں بہوباعام ہے کہ منطق برکارو بکواس فن ہےا سکے پیڑھنے اور پیڑھانے سے کوئی خاص فائد ہ نہیں ۔ ثبوت میں سیدناامام اعظم ابوحنیفہ اور سیدناامام شافعی وغیر ھاائمہ کرام کوپیش کرتے ہیں کہان لوگوں کے نز دیک اگراس علم کی اہمیت ہوتی تو ہ ولوگ اسکوضر ور حاصل کرتے اوران سے اصطلاحات مناطقہ کا استعما ل بکثرت ہوتاجس سے بہواضح ہے کہوہ مفیرعلم نہیں۔ جواب اسكاميں په دونگا كي انكي فطرتيں چونكه ليم اور تبليتن متنقيم تھيں اسلئے انكومنطق سيھنے كي حاجت نه تقى كيونكها نكاشاران انتخاص مين موتا تهاجتكو مويد من الله يا من علمهم ضروري كهاجا تا بيعلاوه ازي ان لوگوں کواصطلا جات مناطقه کا استعال نه کرنااس بات کی دلیل نہیں کہ انہیں اسکاعلم نہیں تھاللہذا یہ گستاخی ہے کیونکہ ممکن ہےانکواسکاعلم تھالیکن اصطلاحات مناطقہ کا استعمال نہیں کیا۔ورنہ کہئے کہان کونحووصرف وغیرہ کا بھی علم نہیں تھا کیونکہ ان کے اصطلاحات متعارضہ بھی ان سے منقول نہیں اورمنطق کی طرح انہیں بیکار وبکواس و ناچائز کہتے۔حالا نکہان کےضروری ہونے میں کسی کا کلام نہیں۔ (۲) لوگ عام طور پرمنطق کا نام س کر بلاسو ہے شمجھے یہ کہہ دیتے ہیں کہ وہ مفسدا ذیان ومخر بعقائد واصول ہے۔جبیبا کہ شاعر کا قول ہے۔ دع منطقا فيه الفلاسفة الاولى ضلت عقولهم بجرمغرق

ان البسلاء مسوکسل بسسالہ منسطق پینظریدکوئی موجودہ نہیں بلکہ شاہ توران عبداللہ از بک کے زمانہ میں ملاعصام الدین اسفرائنی کے ذریعہ اس علاقہ میں منطق کا اثر تیزی سے بڑھا تو ملاعبدالقادر بدایونی کھتے ہیں کہ قاضی ابوالمعالی نے ملاعصام کو

واجنح الئ نحو البلاغة واعتبر

ان کے طلبہ کے ساتھ ماوراءالنہر سے نکلوا دیا اور نامشر وعیت تعلیم وتعلم منطق وفلسفہ کو ثابت کر دیا ہے اسی پر بس نہیں بلکہ ایک روایت بردیکھایا کہ 'بکاغذمے کہ منطق دران نوشته باشند استنجا نمایند باکر ست، بهروایت فقه کی کتاب ' جامع الرموز' کی ہے ''یجو ز الاستنجاء باور اق المنطق '' لیخی منطق کے اور اق سے استنجاء جائز ہے۔ مگریہ خیال بالکل فاسد وغلط ہے اس لئے کہ علم منطق کی ایجا دنظری وفکری غلطی کے انسداد کے لئے ہے کہا گراس کے قواعد وضوابط کی رعابت و پابندی کی جائے تو رائے انسانی غلطی سے محفوظ رہ سکتی ہے۔لہذااس علم کا مقصداصلی اصلاح عقل تصحیح فکر ہے اور ظاہر ہے۔ یہ بہترین مقصود ہے مخلوقات عالم پرانسان کی انثر فیت و بزرگی کی وجہ صرف عقل ہےاور جوفن عقل جیسے لطیف ترین جو ہر کی اصلاح کرےاس کومفسد عقل کہنا ہے ہودگی و نافہی نہیں تو اور کیا ہے۔اگر کوئی اس کواس کے صحیح عقیدہ کےخلاف استعال کر کے توبیاس کا خودقصور ہےنہ کین کا!البیتہا گرمنطق کااستعال اس لئے ہو کہ شریعت مطہراس کے احکام کوفتہ عن لگا پا جائے اور فساد کو ثابت کر کے حق و باطل اور باطل کو حق ثابت کیا جائے یعنی اگر گمر ہی و بے دینی کا ذریعه بنے اوراس فن کوصرف اس مقصد کے تحت استعمال کیا جائے توبلا شبہ قول مذکور درست ہوگا۔ مگراسی کواعلاءکلمیۃ الحق اور دلائل شرع کی مضبوطی کے لئے آلہ بنایا جائے تو اس کاحصول کارثواب اور ذریعیہ نجات ہوگا نيزيقييناً رئيس العلوم اورخادم العلوم كي شان كا حامل هوگا \_ عـــاب الــم نطق قوم لاعق ول لهم ماضر شميس الضحي والشميس طالعة ان لایب ی ضبه ء هیسا مین لیسیس ذایسی (۳) لوگوں میں پیجھی مشہور ہے کہ منطق بہت غامض اور دقیق ودشوارفن ہے تو پیامرکسی حد تک تسلیم کیا جاسکتا ہے مگراس سے بھی ا نکارنہیں کیا جاسکتا کہ دنیا میں کوئی فن آ سان نہیں بلکہ ہرفن کےحصول میں عرق

ریزی وجال فشانی کرنی پڑتی ہے اس میں منطق ہی کی کیا تخصیص ہے؟ البتہ اس کا تعلق چونکہ ذہن ود ماغ سے ہے اس لئے اکثر اس سے کم سابقہ پڑتا ہے یااس لئے کہ نا آ موز طلبہ اس فن کی ابتدائی کتابوں کو پڑھے بغیراو نچی کتابوں کو پڑھانے کہ نا آ موز طلبہ ہوتے ہیں لہٰذا بیقصور پڑھنے اور پڑھانے کا ہے فن کانہیں۔ بلاوح فن کودشوا کھن کہ کرطلبہ کونفرت ولا ناہے۔

### دورحاضر مين منطق كي ضروريات

بیدورایباپرفتن و پرآشوب آگیا ہے کہ ایمان کا بچانا بڑی مشکل ہوگیا ہرطرف فرق باطل و مذاہب شنیعہ دن بدن برن بڑھتے جارہے ہیں یہی ایک علم ہے جس کے ذریعہ اپنے ایمان واسلام کی دولت کوشیح طور پرمحفوظ ومامون رکھ سکتے ہیں کیونکہ اس کے اندرایسے دلائل و براہین ہیں جن کے ذریعہ تھانیت وصدافت کو کمل طور پر ثابت کر سکتے ہیں۔اور بیدوسر ےعلوم میں نہیں ہے اسی وجہ سے ججۃ الاسلام امام غزالی رضی اللہ عنہ منطق کی پر ثابت کر سکتے ہیں۔اور بیدوسر سے علوم میں نہیں ہے اسی وجہ سے ججۃ الاسلام امام غزالی رضی اللہ عنہ منطق کی افادیت کو بیان کرتے ہوئے تحریر کرتے ہیں" حتی قال البعض انه فرض کفایة و روی عنه البعض انه فرض عین " یعنی بعض نے تو یہاں تک کہا ہے کہ منطق کا پڑھنا فرض کفایہ ہے اور بعض سے مروی ہے کہ فرض عین ہے۔

چونکہ بیرسالفن منطق میں ہےاس لئے اب اخیر میں حصول بصیرت کی خاطر رسالہ کا ترجمہ کرنے سے پیشتر فن منطق کی تعریف موضوع اورغرض وغایت کا ذکر کیا جار ہاہے کیونکہ ہرعلم کی تخصیل سے قبل ان متنوں اشیاء کی معرفت نہایت ضروری ہوتی ہے۔

منطق کی تعریف: وہ فن ہے جس کے اصول وقوانین کی پابندی ذہن کونظر وفکر کی غلطی سے بچاتی ہے موضوع: معرف اور جحت

غرض وغایت: ذبن کونظر وفکر کی غلطی سے بچانا۔ واللہ تعالی اعلم بالصواب محمد عین الدین خال رضوی ہیم پوری محمد کارشوال المکرّم ۱۳۳۵ھ

همخضرتعارف صاحب مرقات المنطق ﴾ **ناه نسب** : \_آپکانمافضل امام بن شیخ محمد ارشد بن حافظ محمرصالح بن ملاعبد الواحد بن عبدالماجد بن قاضی صدرالدین ہےا*س طرح ۳۳ رواسطو*ں سے آپ کا سلسلہنسب خلیفہ ثانی امیرالمؤمنین حضرت عمر فاروق اعظم رضی الله تک پہونچتاہے۔ ت مسل علم : علامه ضل امام نے علوم عقلیہ ونقلیہ علامہ سیدعبدالواحد خیر آبادی قدس سرہ السامی (متونی ۱۲۱۸ه ) سے حاصل کیاا اورخصوصا علوم عقلیہ میں کمال پیدا کیا تخصیل علم سے جب آپ فارغ ہوئے تو دہلی تشریف لے گئے اور وہاں مفتی رہے پھرشہر دہلی کےصدرالصدورمنتخب ہوئے آ پ سے خلق کثیر نے علوم عقلیہ ونقلیہ حاصل کئے اور آپ اپنے شاگر دوں پر کافی شفقت ومہر بانی سے پیش آتے تھے آپ کے سیکڑوشا گرد ہیں مشہور ومعروف شا گردوں کے نام ذیل میں درج ہیں۔ (۱) معلم رابع خلف رشيدمجا مد كبيرمحقق شهير علامه محمد فضل حق خير آبادي رضي الله عنه (متو في ١٢٧٨ هـ) (٢) قد والاصفيازيدة الإبل الصفاحضرت علامه الشاه غوث على قلندرياني يتى رضى الله تعالى عنه متوفى ١٢٨٩ هـ (۳) صدرالصدور بدرالبدور حضرت علامهالشاه مفتى صدرالدين دېلوي رضي الله عنه (متوفي ۱۲۸۵ه) قصیا فیف: حضرت علامه فضل امام رضی الله عنه نے بیسیوں مفید ومعرکة الآرا کتابیں تصنیف فرمائیں ہیںان میں سے چندتصانیف یہ ہیں۔ (۱) حاشیه جلیله برمیر زامد(۲) حاشیه مفیده برملا جلال (۳) رساله شریفیه فی قواعداللسان الفارسیه (۴) آمد نامه(۵)مرقاة المنطق. ه هنات : علم ودانش كابه چمكتا موا آفتاب ٥رزى قعد و٢٣٣ إصوفير آباد مين غروب مواد 'انسالسله و انسا اليه د **جعو** ن "مولی تعال حضرت علامه کی قبر بررحت وانوار کی بارش عطافر مائے اوران کےمراتب ودرجات کو بلندفر مائے۔

تنورات سنند في المراقب المستند في المراقب المستند في المراقب المستند ﴿ مُختَصِّرتعارف صاحب مترجم ﴾ نام:ممعین الدین خال رضوی ولد يت: غلام حيدرخال ابن محمداوسان خال ابن محمد احمدخال ابن حسن محمد خال وطن :هيم يورترائي مضافات بهنگا سراوسي **ولادت**:۲۵ رزی قعده و ۱۹۸ به مطابق ۲ جولا کی ۱۹۸۹ و **قىمىلىيە** :ابتدائى تعلىم يرائمرى وغيرە دارالعلوم غو ثيەرياض العلوم مقام ويوسٹ ہيم پورتر ائى ازشوال المكرة مسلاما اجتاشعبان ٢ اسماج از اعدادیه تا ثانیه،مرکزی اداره ، جامعه عالیه رضویه مصطفویه عزیز العلوم نانیاره بهرانچ شریف ،از ثالثه تا فضيلت جامعهاسلامية قصبه رونابي ضلع فيضآ بإديويي الصند فاضل ديينيات ومعقولات عربي فارسي بور دالياآ بإد مشهب دا سبا تنده کیدام: (۱)افقهانقهاء حضرت علامه فتی رجب علی صاحب قبله رضوی (۲) بح العلوم حضرت علامه مفتی عبدالمنان صاحب قبله اعظمی (۳) سراج الفقها ءحضرت علامه مفتی شبیر<sup>حس</sup>ن صاحب قبله رضوی (۴<sup>۰)</sup> حضرت علامه مجرنعمان خان صاحب قبله قا دری (۵)محقق عصر حضرت علا مه بخش الله صاحب قبله قادري \_ **بسعت وادادت** : وارث علوم اعلى حضرت جانشين مفتى اعظم مهند فخر از هرفقيه اسلام حضور ناج الشريعيه علامه مولا نامفتی الحاج الشاه محمد اختر رضا خان صاحب قا دری بر کاتی رضوی بریلوی ادام الله فیوضه و بر کانته <mark>مىشا غىل</mark> : تعليم وتعلم ،تصنيف و تاليف ،فتو كانوليي ،مضمون نگاري ،دعوت تبليغ ،تقرير وخطابت وغير ه د د میسیسیسی : جامعه عالیه رضویه مصطفویه عزیز العلوم نانیاره بهرانج شریف وجامعهاهلسنت حشمت العلوم گائے ڈیہماتر ولفطع بلرامپور **تىسىنىغات** (ا)بدىذھبول كےسات اعتراضات اوران كے تحقیقی جوابات (۲)مروجہ فاتحہ کی شرعی

> ازقلم مولا نام*حدعر*فان رضارضوی

.... تۇرا**ت** ................. كا ................ نُالْمِ مِرَات



الحمد لله و لى النعمة والصلوة على نبى الرحمة المؤيد با لعصمة لتعليم الحكمة وعلى اله وصحبه خيار الامة

امابیك

''مرقات''فن منطق میں ایک مفید کتاب مانی جاتی ہے جوتقریبا ہر چھوٹے بڑے دار العلوم میں پڑھائی جاتی ہے داخل نصاب ہونے کی وجہ سے ترجمہ کرنے کے لئے عزیزم حافظ محمد راشدا حمد خال رضوی نے پیش کش کی اس سبب سے اس کا ترجمہ کرنا پڑا کہنے کوتو یہ کوئی اہم کا منہیں ہے لیکن کسی کتاب کا لسانی ترجمہ جامہ تبدیل کرنا (دوسری زبان میں ترجمہ کرنا) کوئی سہل کا منہیں ہوتا ہے اس راہ میں طرح طرح کی دشواریاں پیش آتی ہیں اس راہ سے گزرنے والے جانتے ہیں کہ اس کوسر کرنے میں کتنے پا پڑ بیلنے پڑتے ہیں جھی تو مانا جاتا ہے کہ' ترجمہ کتاب' سے آسان تر ہوتا ہے از سرنوتھنیف کرنا ترجمہ تھنیف سے زیادہ بازک ودشوار کام ہے۔

اہل علم حضرات سے عرض ہے کہ اگر ترجمہ میں کہیں کوئی لغزش نظر آئے تو اس سے مطلع کرنے کی زحمت فرمائیں۔

رب ذوالجلال کی بارگاہ میں دعاہے کہ اپنے حبیب پاک علیہ وجملہ بزرگان دین خصوصاا ما ماہل سنت اعلی حضرت عظیم البرکت امام احمر رضا رضی اللہ عنہ کے طفیل اصل کتاب کی طرح اس ترجمہ کو شرف قبولیت عطافر مائے اور اس کو میرے اور میرے اساتذہ ذوی الاحترام اور والدین کریمین کے لئے معافی سیئات وحسن خاتمہ کا باعث بنائے۔ آمیس بہاہ حبیبہ سید السمسر سلین علیہ افضل الصلوة واکمل التسلیم علیہ علیہ الم

کاک پیا ڈبیے حبیبیب محمعین الدین خال حنی رضوی ہیم پوری ۲اربیج النور شریف ۱۳۳۱ھ ۸جنوری ۱۰۱۵ء تنورات المستورات المستورات

#### الله كام معشروع جوبهت مهربان نهايت رحم والا

تمام تعریفیں اس اللہ تعالیٰ کے لئے ہے جس نے آسانوں اور زمینوں کو بغیر نمونہ کے پیدا کیا۔اور صلوٰۃ کا نزول ان پر ہو جواس وقت نبی تھے جبکہ آ دم علیہم السلام آب وگل کی منزلیں طے کررہے تھے۔اور صلوٰۃ کا نزول ہوان کے تمام آل واصحاب پر اور حمد وصلوٰۃ کے بعد پس بیہ چند فصلیں علم منطق (میزان) میں ہیں۔ جن کوا چھی طرح یا دکر لینا ان لوگوں کے لئے ضروری ہے جو بیارادہ کرئے کہ ذہمن والوں میں سے یا دکیا جائے اور اللہ ہی پر بھروسہ اور وہی لائق استعانت ہے یہ مقدمہ ہے۔جان لیجئے کے علم کئ معنوں پر بولا جاتا ہے

پہلامعنی شکی کی صورت کاعقل میں حاصل ہونا ہے دوسرامعنی وہ صورت ہے جوشک سے عقل کے بزدیک حاصل ہوتیسرامعنی وہ ہے جو مدرک کے پاس حاضر وموجود ہو۔ چوتھامعنی نفس ناطقہ کا اس صورت کو جول کرنا ہے۔ پانچوال معنی وہ اضافت وتعلق ہے جو عالم ومعلوم کے درمیان حاصل ہوتی ہے۔ اور علم دوسموں پر منقسم ہے ان میں سے ایک کو تصور کہا جاتا ہے اور دوسرے کو تصدیق کے ساتھ تعبیر کیا جاتا ہے۔ لیکن تصور تو وہ علم ہے جو تھم سے خالی ہو۔ اور تھم سے مراد ایک امرکی نسبت دوسرے امرکی طرف ہے۔ لیکن تصور تو وہ علم ہے جو تھم سے خالی ہو۔ اور تھم کی تغییر کبھی وقوع نسبت یا لا وقوع نسبت کے ساتھ کی ایجابایا سلبا اور ایقاعایا انتزاعا بھی کہا جا سکتا ہے اور تھم کی تغییر کبھی وقوع نسبت یا لا وقوع نسبت کے ساتھ کی جاتی ہو جب آپ تصور کریں صرف ذید یا صرف قائم کا بغیر تھم کے خواہ قیام کو زید کے لئے خاب کیا جائے یا اس سے سلب کیا جائے لیکن تصدیق تھا تھے مذہب پر اس تھم کو کہتے ہیں۔ جو تصور ات خلا شہ وجود تصدیق کے لئے شرط ہوئے آئی وجہ سے کوئی تصدیق تصور کے بغیر نایا جائے ایا تا اور۔

امام فخرالدین رازی فرماتے ہیں: ۔ کہ تصدیق نام ہے حکم اور تصورات کے اطراف کے مجموعہ کا پس جب آپ ذیب کے میں اور قیام زید کا آپ کواذ عان ہوجائے تو آپ کو تین علم حاصل ہوں گے ایک زید کا علم اور تیسر امعنی رابطی کاعلم جس کو تعبیر کرنے کے لئے فارس میں ہست قضیہ موجبہ

میں اور نیست قضیہ سالبہ میں اور ہے اور نہیں ہندی میں بینی اردو میں اوراس معنی رابطی کوحکم کہا جا تا ہے اور تجھی نسبت حکمیہ بھی پس جوخبریں ہم نے آپ کو بتائیں اس کوآپ نے محفوظ کرلیا اس کے بعدیہ جائے کہ تحکماء صرف معنی رابطی کے علم کوتصدیق کہتے ہیں۔ اور**امام رازی** نتیوںعلوم کے مجموعہ کوتصدیق کہتے ہیں بعنی تصورمحکوم علیہ وتصورمحکوم ہواورنسبت حکمیہ کے علم کواوراس کو حکم بھی کہا جاتا ہے۔ ف<mark>صل (۱)</mark> تصور کی دونشمیں ہیں ان میں سے ایک بدیہی ہے جونظر وکسب کے بغیر حاصل ہو تی ہے جیسے ہمارا تصور کرنا حرارت و برودت کا اور بدیمی کوضروری بھی کہا جاتا ہے اور دوسری قشم نظری ہے جسکو حاصل کرنے کے لئے نظر وفکر کی ضرورت ہوتی ہے جیسے ہمارا تصور کرنا جن وفرشتہ کا پس ہم ان جیسے تصورات کی نظر وفکر کی تر تیب وجبتو کے مختاج ہوتے ہیں اورنظری کوکسی بھی کہا جا تا ہے ۔اورنصد بق کی بھی دوشمیں ہیں ان میں سے ایک قتم تصدیق بدیہی ہے جوفکروکسب کے بغیر حاصل ہوتی ہے اور دوسری قتم تصدیق نظری ہے جوفکر وکسبِ کامختاج ہوتی ہے پہلی قشم کی مثال کل جزء سے بڑا ہوتا ہے اور دوجار کا آ دھا ہوتا ہے اور دوسری قشم کی مثال عالم حادث ہےاور عالم کا بنانے والاموجود ہےاوراسی طرح ان کےعلاوہ ہے۔ فوائد۔اور جبکہآ یے نےمعلوم کرلیا کہ نظریات مطلقا تصوری ہوں یا نصدیقی نظر وفکر کامختاج ہیں تو آپ کے لئے ضروری ہوا کہ نظر کے معنی کو جانیں۔ یس میں کہتا ہوں کہ نظر منطقیوں کی اصلاح میں نام ہے چندمعلوم امور کے ترتیب دینے کا تا کہوہ تر تیب مخصیل مجہول کی طرف مودی ہو چنانچہ جب ان معلومات کوتر تیب دیا جائے جوآپ کو حاصل ہیں یعنی عالم كامتغير هونااور هرمتغير كاحادث هونااورآب اس كواس طرح كهيں المعالم متغير و كل متغير حادث تو اس نظر وترتیب سے آپ کوایک دوسرے قضیہ کاعلم حاصل ہوجائے گا جواس سے پہلے آپ کوحاصل نہ تھااور وهالعالم حادث ہے۔

#### Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

فصل (۲) ۔آپ بیر گمان کرنے سے پر ہیز کریں کہ ہرتر تیب صحیح ودرست ہوتی ہے کیسے ہرتر تیب صحیح

ودرست ہوسکتی ہے؟ اس لئے کہ معاملہ اگر الیہ ہوکہ ہرتر تیب صحیح ودرست ہوتو ارباب فکر ونظر کے درمیان کوئی اختلاف و تناقض موجود ہے پس کچھار باب فکر ونظر کا کہنا ہے کہ عالم حادث ہے اور وہ اپنے اس قول سے استدلال پیش کرتے ہیں کہ عالم متغیر ہے اور ہر متغیر حادث ہے کہ عالم حادث ہے۔ اور پھھار باب فکر ونظر گمان کرتے ہیں کہ عالم متغیر ہے اور ہر متغیر حادث ہے پس عالم حادث ہے۔ اور پھھار باب فکر ونظر گمان کرتے ہیں کہ عالم قدیم غیر مسبوق بالعدم ہے اور اس پر اپنی عالم حادث ہے۔ اور پھھان ہے وہ قدیم ہے۔ اور نہ میں آپ کواس امر میں متر دد گمان کرتا ہوں کہ دونوں فکر وں میں سے ایک صحیح وقت ہے اور دوسرا فاسد وغلط ہے جب کہ عقلاء کی فکر میں غلطی و اقع ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ انسانی فطرت غلط کو سے عالمی دونوں فکر میں اس میں ضرورت پیش آئی ایک ایسے قانون کی جواس غلطی سے بچائے جوفکر میں واقع ہوتی ہے جس میں معلومات سے مجہولات کے اکتساب کے طریقے کی جواس غلطی سے بچائے جوفکر میں واقع ہوتی ہے جس میں معلومات سے مجہولات کے اکتساب کے طریقے بیان کئے جائیں اور یہی وہ قانون منطق و میزان ہے۔

منطق کھنے کی وجمہ: اس وجہ سے ہے کہ اس کی تا ٹیرنطق ظاہری یعنی گفتگو میں ہوتی ہے اس لئے کہ جومنطق کا جانے والا ہے وہ گفتگو پر تو کی ہوتا ہے کہ نہ جانے والا اس پر قو کی نہیں ہوتا اور اس طرح اس کی تا ٹیرنطق باطنی یعنی ادراک میں ہوتی ہے کیونکہ جومنطق کا ماہر ہوتا ہے وہ چیز وں کی حقیقتوں کو پہنچا نہا ہے اور اس کی اجناس وفصول وانواع اور لوازم اور خواص کو جانتا ہے بر خلاف وہ مخض کہ جواس علم شریف سے نا آشنا ہو۔

میپزان کھینے کی وجہ ۔اس کئے کہ وہ عقل کا تراز وہے جس سے افکار صححہ کووزن کیا جا تا ہے اور اس سے بہچانا جا تا ہے اس چیز کے خلل کو جو افکار فاسدہ میں ہے اور اس چیز کے خلل کو جو افکار کاسدہ میں ہے اس وجہ سے اس کو انتقار کا سدہ میں ہے اس وجہ سے اس کو انتقار کا سدہ میں ہے اس وجہ سے اس کو انتقام الالی کہا جا تا ہے کیونکہ وہ تمام علوم خصوصا علوم حکمیہ یعنی فلسفہ کے لئے الہ ہے فصل (۳) ۔ آپ جائے کہ ارسطا طالیس کیم نے اس علم کو اسکندررومی کے حکم سے جمع کیا اسی وجہ سے ان کو معلم ثانی معلم اول کا لقب دیا جا تا ہے اور فارا بی نے اس فن کو بہتر طریقے سے ترتیب دیا۔اسی وجہ سے ان کو معلم ثانی

کہاجا تا ہےاور فارانی کی کتابیں برباد ہوجانے کے بعداس کوشنخ ابوعلی بن سینانے تفصیل کیا فائدہ۔امید کہآ پ جان چکےاس چیز کوجوہم نے آپ کے پاس بیان حاجت الیہ میں منطق کی تعریف کو بیان کیا کہ نطق ان قوانین کا جاننا ہے کہ جن کی رعایت ذہن کوخطاء فی الفکر سے بچاتی ہے۔ ف<mark>ضل (۴)۔ ہرعل</mark>م کا موضوع وہ ہے جس میں اس کےعوارض ذاتیہ سے بحث کی جائے جیسے بدن انسان علم طب کے لئے اورکلمہ وکلام علم نحو کے لئے پس منطق کا موضوع معلومات تصوریہ وتصدیقیہ ہیں کیکن مطلقا نہیں بلکہاں حیثیت سے کہمعلومات تصوریہ مجہول تصوری کا موصل ہوں اورمعلومات تصدیقیہ مجہول تصدیقی کاموسل ہوں۔ **فائدہ۔**آ پ جانئے کہ ہرعلم صناعت کے لئے غایت ہوتی ہے ورنہاس کی طلب برکاراوراس میں کوشش لغو ہو جائے گی اورعلم میزان کی غایت فکر کو درست کرنااور ذہن کواس خطا سے محفوظ رکھنا ہے جونظر میں واقع ہوتی ہے۔ -ف<mark>صل (۵) منطقی کواس حثیت سے ک</mark>منطقی ہے بحث الفاظ سے کوئی کامنہیں کیونکہ یہ بحث الفاظ منطق کی غرض وغایت سے الگ ہیںلیکن پھر بھی منطقی کے لئے بحث الفاظ کا ہونا ضروری ہے جومعانی پر دال ہیں کیونکہ فائدہ حاصل کرنا بحث الفاظ برموقوف ہےاسی وجہ سے دلالت اور الفاظ کی بحث کومنطق کی کتابوں میں مقدم کیاجا تاہے۔ ف<mark>صل (۲) ۔ بی</mark>صل دلالت سے متعلق ہے۔ دلالت لغت میں جمعنی ارشاد لینی راستہ دکھا ناہے۔اوراصطلاح میں کسی چیز کااس طرح ہونا کہاس کے جاننے سے دوسری چیز کا جاننالا زم آئے۔اور دلالت کی دونتمیں ہیں لفظيه اورغيرلفظيه اورلفظيه وه ہے جس ميں دال لفظ ہوا ورغيرلفظيه وه ہے جس ميں دال لفظ نه ہواوران دونوں میں سے ہرایک تین قسموں پر ہیں۔ ان چید دلالتوں میں سے ایک لفظیہ وضعیہ ہے جیسے لفظ زید کی دلالت اس کے مسمی پر اور دوسری دلالت لفظیہ طبعیہ ہے جیسے لفظ اح اح کی دلالت سینہ کے دردیراً حا مجمز ہ کے ضم اور جاءمہملہ کے سکون کے ساتھ ہےاوربعض نے کہا کہ اُح اُح ہمزہ کے فتح کے ساتھ ہے کیونکہ بولنے والی طبیعت سینہ میں در د

لاحق ہونے کے وقت اس لفظ کے ظاہر کرنے پرمجبور ہوجاتی ہے۔ اور تیسری دلالت لفظیہ عقلیہ ہے۔ جیسے لفظ دیز کی دلالت جو دیوار کے بیچھے سے مسموع ہے بولنے والے کے وجودیر۔ ان دلالتوں میں سے چوتھی دلالت غیرلفظیہ وضعیہ ہے ۔جیسے دوال اربعہ کی دلالت ان کے مدلولات پراوریانجویں دلالت غیرلفظیہ طبعیہ ہے جیسے گھوڑے کے ہنہنانے کی دلالت پانی اور گھاس کے طلب پراورچھٹی دلالت غیرلفظیہ عقلیہ ہے جیسے دھواں کی دلالت آگ پرپس یہ چھ دلالتیں ہوئیں۔ اورمنطقی صرف دلالت لفظیہ وضعیہ ہی ہے بحث کرتے ہیںاس لئے کہ غیر کو فائدہ پہو نچا نااور غیر سے فائدہ حاصل کرنا دلالت لفظیہ وضعیہ ہی ہے بسہولت میسر ہوتے ہیں ۔ برخلاف اس کےعلاوہ ۔ کیونکہ دوسری دلالتوں سے فائدہ پہونچانااور فائدہ حاصل کرنا دشواری سے خالیٰ ہیں اس کوخوب سمجھ لیں۔ ف<mark>صل (۷)</mark>۔اور بیجاننا مناسب ہوگا کہ دلالت لفظیہ وضعیہ کہ جس کا محاوروں اورعلوم میں اعتبار ہے تین قسموں پر ہےان میں سے ایک دلال**ت مطابقی** ہےاوروہ دلالت ہے کہ لفظ اس کے تمام ماضع لہ پر دلالت کرے جیسےلفظ انسان کی دلالت حیوان ناطق کے مجموعہ پراوران میں دوسری دلالت تضمنی ہےاوروہ دلالت ہے کہ لفظ موضوع لۂ کے جزء پر دلالت کر ہے جیسے انسان کی دلالت صرف حیوان یا صرف ناطق پر اور ان میں سے تیسری دلالت <mark>التزامی</mark> ہےاوروہ دلالت ہے کہ لفظ نہ معنی موضوع لی<sup>ہ</sup> پر دلالت کرےاور نہاس کے جزء پر بلکہا پیےمعنی پر دلالت کرے جومعنی موضوع لۂ کا خارج لا زم ہو ۔اور **لازم** وہ ہے کہ جس کی طرف ذ ہن موضوع لهٔ سے منتقل کرے جیسے انسان کی دلالت **قابل علم اورصنعت کتابت پراور جیسے لفظ عمی** کی دلالت بھریر۔ ف<mark>صل (۸)</mark>۔دلالت تضمنی اورالتزامی ،دلالت مطابقی کے بغیرنہیں یائی جاتیں اوروہ اس لئے کہ کل کے بغیر جزء کا تصورنہیں ہوتااسی طرح ملزوم کے بغیر لا زم کا تصورنہیں ہوتااور تابع کا وجودمتبوع کے بغیرنہیں ہوتااور دلالت مطابقی مجھی دلالت تضمنی والتزامی کے بغیر پائی جاتی ہے کیونکہ جائز ہے کہ لفظ معنی بسیط کے لئے

موضوع ہو کہ جس کا نہ کو ئی جزء ہواور نہ لا زم ہو۔ پس اگرآ پاعتراض کریں کہ ہمشلیم کرتے ہیں کہ عنی پایا جائے اس کا کوئی لا زم نہ ہو کیونکہ ہرمعنی کے لئے کوئی لا زمضرور ہوتا ہے کم سے کم اس کے لئے پیلا زمضرور ہے کہ وہ اپناغیز ہیں۔ ہم جواب دیں گے کہ دلالت التزامی میں لا زم سے مرا دلا زم بین ہے کہ ذہن ملز وم سے اسکی طرف منتقل ہوتا ہےاورآ پ کا قول لیے سے غیبرہ لیوازم بینیہ سے نہیں اس لئے کہ ہم اکثر معانی کا تصور کرتے ہیں اور ہمارے دل میں غیر کے معنی کا خطرہ نہیں گذرتا چہ جائکہ لیس غیرہ کا تصور ہو۔ قصل (9) ۔لفظ جومعنی پر دلالت کرتا ہےمفرد ہے یا مرکب پس مفردوہ لفظ ہے جس کے جزء سے اس کے معنی کے جزء پر دلالت مقصود نہ ہوجیسے ہمز ہ استفہام کی دلالت اس کے معنی پراور زید کی دلالت اس کے سمی پراورعبداللّٰہ کی دلالت معنیمسمی پر ۔اورمرکب وہ لفظ ہے جس کے جزء سے اس کے معنی کے جزء پر دلالت مقصود ہوجیسے زید قائم کی دلالت اس کے معنی پراور رامی السهم کی دلالت اس کے مضمون پر پھرمفر دتین قسموں پرہے کیونکہا گراس کامعنی مستقل بالمفہویۃ ہولیعنی اس کے سمجھنے میں ضم سمیہ کامختاج نہ ہوتو وہ اسم ہے اگروہ معنی نتیوں ز مانوں میں ہے کسی ز مانہ کے ساتھ مقتر ن نہ ہواور کلمہ ہے اگر ز مانہ کیساتھ مقتر ن ہواورا گر اس کامعنیمستقل نہ ہوتو وہ ادات ہے میزانیوں کے عرف میں اور حرف ہے نحویوں کی اصطلاح میں اس کو خوب محفوظ کر کیجئے۔ ف<mark>صل (∗۱)۔آ ب جانئے کہ بعض لوگوں نے بہ گمان کیا ہے کہ ک</mark>لمہاہل میزان کےنز دیک وہی ہے جس ک<sup>علم نحو</sup> میں فعل کہا جاتا ہے حالانکہ بیگان صحیح نہیں کیونکہ فعل کلمہ سے عام ہے۔آپنہیں دیکھتے کہ جیسےاضہ وب اور نیضه ب اوراس کےامثال نحویوں کے نز دیک فعل ہیںاور منطبقوں کے نز دیک کلم نہیں اس کئے کہ کمہ مفر د کےاقسام سے ہےاور جیسے اصب ب مثلامفر ذہیں بلکہوہ مرکب ہے کیونکہاس کےلفظ کا جزءمعنی کے جزء پر دلالت کرتا ہے اس لئے ہمز ہ<sup>متک</sup>لم پر دلالت کرتا ہے اور <mark>ض رب معنی حدث پ</mark>ر۔ ف<mark>صل (۱۱) \_</mark>مفرد کی کبھی دوسری تقسیم کی جاتی ہےاور بیر کہ مفر د کامعنی ایک ہوگا یا کثیر اور وہ مفر دجس کامعنی

ایک ہے تین قسموں پر ہے کیونکہ خالی نہیں یااس کامعنی متعین وشخص ہے یانہیں یا پہلی قسم کوملم کہا جا تا ہے جیسے ذید اور ھذا و ھواوراولی بیہ ہے کہاس قسم کوجزئی حقیقی کہا جائے۔

اور دوسری قسم این وہ مفرد کہ جس کا معنی واحد شخص نہ ہو بلکہ اس کے لئے افراد کثیرہ ہوں اس کی دوسری قسمیں ہیں ان میں سے ایک ہیے ہے کہ اس معنی کا صدق اپنے تمام افراد پر برابر ویکساں ہو بغیر ہی کہ متفاوت ہواولیت یا اولویت یا اشدیت یا ازیدت کا اور اس قسم کا نام متواطی اس لئے رکھا جاتا ہے کہ اس کے افراداس معنی عام کے صادق آنے میں متواطی ومتوافق ہیں جیسے انسان نسبت کرتے ہوئے زید وعمر و بکر کی طرف ۔ اور دوسری صورت ہے ہے کہ اس کا معنی عام کا صدق اپنے تمام افراد پر برابر نہ ہو بلکہ اس معنی کا صدق اپنے تمام افراد پر برابر نہ ہو بلکہ اس معنی کا صدق اپنے تمام افراد پر برابر نہ ہو بلکہ اس معنی کا صدق اپنے تمام افراد پر اولیت کیساتھ ہو یا اشدیت کے ساتھ یا الویت کے ساتھ اور اس کا صدق اور ہاتھی کے ضد کے ساتھ ہوجیسے وجود بنسبت واجب جل مجدۂ اور بہنست ممکن اور جیسے بیاض بہنسبت برف اور ہاتھی کے دانت کے ۔ اس قسم کا نام مشکلک اس لئے رکھا جاتا ہے کہ وہ ناظر کو متواطی یا مشترک ہونے میں شک میں گال دیتا ہے۔

فصل (۱۲) ۔ جس لفظ مفرد کے معنی کثیر ہوں اس کی چند قشمیں ہیں دلیل حصریہ ہے کہ لفظ کہ جس کا معنی کثیر ہے اگر اس لفظ کی وضع ہر معنی کے لئے ابتداًء متعدد علیحہ ہ وضعوں سے کیا گیا ہے تو اس کا نام مشترک رکھا جا تا ہے جیسے لفظ عین کہ اسکو بھی سونا کے لئے وضع کیا گیا ہے اور بھی آ نکھ کے لئے اور بھی گھٹنے کے لئے ۔ اور اگر ہر معنی کے لئے ابتداًء وضع نہیں کیا گیا بلکہ پہلے ایک معنی کے لئے وضع کیا گیا ہے پھر دوسرے معنی میں استعال کیا گیا اس وجہ سے کہ دونوں کے در میان مناسبت موجود ہا گر دوسرے معنی میں مشہور ہوجائے اور استعال کیا گیا اس وجہ سے کہ دونوں کے در میان مناسبت موجود ہا گر دوسرے معنی میں مشہور ہوجائے اور اپنے موضوع اول کو چھوڑ دی تو اس کا نام منقول رکھا جا تا ہے اور ناقل کے لحاظ سے منقول کی تین قسمیں ہیں ۔ ان تینوں میں سے ایک قشم منقول عرفی ہے ناقل کے عرف عام ہونے کے اعتبار سے اور دوسری قشم منقول اصطلاحی ہے اس کا ناقل عرف غام راس خاص اور طاکفہ مخصوصہ ہونے کے اعتبار سے در پہلی قشم کی مثال جیسے لفظ دا بہ کہ دہ اصل میں موضوع قاہراس خاص اور طاکفہ مخصوصہ ہونے کے اعتبار سے دیہلی قشم کی مثال جیسے لفظ دا بہ کہ دہ اصل میں موضوع قاہراس خاص اور طاکفہ مخصوصہ ہونے کے اعتبار سے دیہلی قشم کی مثال جیسے لفظ دا بہ کہ دہ اصل میں موضوع قاہراس خاص اور طاکفہ مخصوصہ ہونے کے اعتبار سے دیہلی قشم کی مثال جیسے لفظ دا بہ کہ دہ اصل میں موضوع قاہراس

چیز کے لئے جوزمین پر چلے پھراس کو عام لوگوں نے گھوڑا یا چو یا پیرے لئے نقل کر دیا۔ دوسر بے تسم کی مثال جیسے لفظ صلوٰ ق کہ وہ اصل میں دعاء کے معنی میں تھا پھراس کوشارع نے ارکان مخصوصہ کی طرف نقل کر دیا۔ تیسر وقتم کی مثال جیسےلفظ اسم کی وہ لغت میں علو کے معنی میں تھا پھراس کونچو یوں نے اس کلمہ کی طرف نقل کر دیا جومستقل ہودلالت میں نتیوں ز مانوں میں سے کسی ز مانہ کیساتھ مقتر ن نہ ہواورا گر ددوسر ے معنی میں مشهورينه ہوا ہواورمعنی اول کو نہ چھوڑا ہو بلکہ بھی موضوع اول میںمستعمل ہوتا ہواور بھی موضوع ثانی میں تو اس قشم کا نام حقیقت رکھا جاتا ہے معنی اول کی طرف نسبت کرتے ہوئے اور مجاز رکھا جاتا ہے معنی ثانی کی طرف نسبت کرتے ہوئے جیسے لفظ اسد بہنسبت حیوان مفترس اور مرد بہادر کے پس وہ اول کی بہنسبت حقیقت ہےاور دوم کی پنسبت مجاز ہے۔ ف<mark>صل (۱۳)</mark>۔اگرلفظ متعدد ہوں اورمعنی ایک ہوتو اس کا نام مترادف رکھا جاتا ہے جیسے اسداورلیث اورغیم اورغیث ۔ ن<mark>صل (۱۴)</mark> ۔مرکب کی دونشمیں ہیںان میں سےایک مرکب تام ہےاوروہ وہ ہے جس پرسکوت صحیح ہوجیسے زید قائم دوسری قسم مرکب ناقص ہے اور وہ وہ ہے جوالیانہ ہو۔ ف<mark>صل (۱۵)۔</mark>مرکب تام کی دوشمیں ہیںان میں سے ایک خبر وقضیہ ہےاوروہ مرکب ہے جس سے حکایت کا قصد کیا جائے اورصدق وکذب کا احتال رکھے اور اس کے قائل کو بیرکہا جائے کہ وہ صادق ہے یا کا ذب ہے جیسے آ سان ہمارے اوپر ہے اور عالم حادث ہے پس اگر اعتراض کیا جائے کہ ہمارے قول لا الہ الا الله قضیہ دخبر ہے باوجود یکہ وہ کذب کا احتمال نہیں رکھتا۔ میں جواب دونگالفظ کذب کا احتمال رکھتا ہےا گرچہ محکوم ومحكوم عليه كي طرف نظر كيا جائے تو كذب كا احتمال نہيں ركھتا اور دوسرىقتىم كوانشاء كہا جا تا ہےاورانشاء كى چند فشميين ببن امراورنهي اورترجي اورتمني اوراستفهام اورنداء فصل (۱۲)۔مرکب ناقص چنرقسموں پر ہےان میں ایک مرکب اضافی ہے جیسے غلام زید اور ان میں سے دوسری قسم مرکب توصفی ہے جیسے السو جبل البعالم اوران میں تیسری قسم مرکب غیر تقئیدی ہے جیسے فسی

الداد اوریہاں بحث الفاظ ممل ہوگئی اوراس وقت ہم آپکو بحث معانی کی طرف رہمنائی کرتے ہیں۔ فصل (۱۷) مفہوم لیعنی وہ جوذ ہن میں حاصل ہواس کی دوشمیں ہیںان میں سے ایک جزئی ہےاور دوسری کلی ہے کیکن جزئی تو وہ مفہوم ہے کہ جس کانفس تصور کثیرین پرصا دق آنے سے مانع ہوجیسے زیدوعمراور بہ گھوڑا ہےاور بیدد پوار ہےاورلیکن کلی تو وہمفہوم ہے کہ جسکانفس تصور وقوع شرکت سے مانع نہ ہواور نہ کثیرین پر صادق آنے سے مانع ہوجیسےانسان اور گھوڑا۔ اور بھی کلی وجزئی کی دوسری تفسیر بیان کی جاتی ہے لیکن کلی وہ مفہوم ہے جس کے تکثر کواس کے تصور کے لحاظ سے عقل جائز رکھے اور لیکن جزئی وہ مفہوم ہے جوابیانہ ہو۔ فصل (۱۸) کلی کی چندشمیں ہیںان میں سے ایک وہ کلی ہے جس کے افراد کا وجود خارج میں ممتنع ہوجیسے لا شیے و لا مہکن و لا مو جو د اور دوسریقشم وہ کلی ہے جس کےافراد کاخارج میں پایا جاناممکن ہولیکن اس کا ایک فر دبھی خارج میں نہ پایا جائے جیسے عنقا اور یا قوت کا پہاڑ ۔اور تیسر<mark>ی ق</mark>شم وہ کلی ہے جس کےا فراد خارج میںممکن ہوںلیکن خارج میںصرف ایک فردیایا جائے جیسے آفتاب اور واجب تعالیٰ اور چوتھی قشم وہ کلی ہے جس کے افراد خارج میں کثیریائے جائیں لیکن وہ متناہی ہوں جیسے کوا کب سیارہ وہ سات ہیں۔ (۱) آفتاب(۲) جاند(۳) زهره (۴) زحل (۵) عطار د (۲) مشتری (۷) مریخ به یا وہ افراد غیبر متناہی ہوں جیسے انسان اور گھوڑ ا اور بھیٹراور بکری اور گائے کے افراد کلی وجزئی کی تعریف برایک سوال وارد کیا گیا ہے جس کی تقریر یہ ہے کہ وہ صورت جومعین انڈا سے حاصل ہواور وہ شبہ جود ور سے نظر آئے اور بچہ کا وہ محسوں کرنا جو دلا دت کے شروع زمانہ میں ہوتا ہے تمام جز ئیات میں باوجو د یکہان پرکلی کی تعریف صادق آتی ہے کیونکہان صورتوں میں کثیرین پران کےصدق کا فرض کر ناممتنع نہیں۔

Click For More Books https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

**جواب پیہ ہے** کہ کلی کی تعریف میں مفہوم کےصدق سے مراد بطور اجتماع صادق آنا ہے اور بیصورتیں

لیخی معین انڈا کی صورت وغیر ہ کثیرین پر بدلیت کےطور پرصا**ق آتی ہے ایک ساتھ نہیں اس لئے کہ**ان

صورتوں میں وحدت ما خوذ ہے کیونکہ بیہ بدیہی ہے کہ وہ معین جزئی مادہ سے ماخوذ ہیں اورا گران کے اندر

وحدت کا اعتبار نه ہوتا تو وہ صورتیں کلی ہوجا تیں اس پر کوئی اشکال لا زمنہیں آتااس کو یا در کھو ۔ ف<mark>صل (۱۹)۔ بی</mark>صل ہے دوکلیوں کے درمیان نسبت کے بیان میں آپ جانئے کہ نسبت دوکلیوں کے درمیان جا رقسموں پرمتصور ہوتی ہےاس لئے کہ جب دوکلیوں کولیا جائے تو آیاان دونوں میں ہرایک کلی اس فر دیرصا دق آتی ہےجس پر دوسری کلی صادق آتی ہے تو دونوں کلیوں کومتساویاں کہا جا تا ہے جیسے انسان و ناطق کیونکہ ہر انسان ناطق ہےاور ہرناطق انسان ہے۔یا دوسری کلی صادق آئے ان میں سے ایک کے تمام افراد پر تو ان دونوں کلیوں کے درمیانعموم وخصوص کی نسبت ہے جیسے حیوان اورانسان پس حیوان ان تمام افراد برصا دق آئے گا جن پرانسان صا دق آتا ہے اورانسان ان تمام افراد پرصا دق نہیں آئیگا جن پرحیوان صا دق آتا ہے بلکہاس کے بعض فر د برصادق آئےگا۔ ماصادق نہآئے دوکلیوں میں سے کوئی بھی ایک چیز جس بردوسری کلی صا دق آتی ہے تو ان دونوں کلیوں کومتبا ئنان کہا جاتا ہے جیسے انسان وفرس یا صادق آئے ان دونوں کلیوں میں سے ہرایک بعض اس فردیرجس پر دوسری کلی صادق آئی ہے تو ان دونوں کلیوں کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے جیسےا بیض اور حیوان پس بطخ میں دونوں میں سے ہرایک صادق آتا ہےاور ہاتھی میں صرف حیوان صادق آتا ہے اور برف اور ہاتھی کے دانت میں صرف ابیض صادق آتا ہے۔تویہ حارشبتیں ہوئیں ۔تساوی۔اوربتائن ۔اورعموم وخصوص مطلق اورعموم وخصوص من وجہاس کوآ یے محفوظ کر کیجئے۔ ف<mark>صل (۲۰)</mark>۔اور جزئی کبھی دوسرے معنی کے لئے بولا جاتا ہےاوروہ مفہوم ہے جوخاص کسی عام کے تحت ہو پس انسان اس تعریف پر جزئی ہے کیونکہ وہ حیوان کے تحت داخل ہے اور ایسا ہی حیوان جزئی ہے اس لئے کہ وہجسم نامی کے تحت داخل ہےاوراییا ہی جسم نامی جزئی ہے کیونکہ وہ جسم مطلق کے تحت داخل ہےاوراییا ہی جسم مطلق جزئی ہے اس لئے کہ وہ جو ہر کے تحت داخل ہے۔اورنسبت جزئی حقیقی اور اس جزئی کے درمیان جس کو جزئی اضافی کہا جا تا ہےعموم وخصوص مطلق ہے کیونکہ دونوں مثلا زید میں جمع ہےاورانسان میں جزئی اضا فی صادق ہے حقیقی نہیں کیونکہ وہ جزئی اضافی ہے جزئی حقیقی نہیں اس لئے کہاس کا کثیرین پرصادق ہونا ممتنع نہیں۔

فصل(۲۱) کلیات کی بانچ قشمیں ہیں: \_ پہلی شم جنس ہےاوروہ وہ کلی ہے جو کثیرین مختلفین بالحقائق پر ماہو کے جواب میں بولی جائے جیسے حیو ان کہوہ انسان و فرس وغنیم پر بولا جاتا ہے جب کہان کے متعلق ماهي سي سوال كياجائ اوريول كهاجائ الانسان والفرس ماهماتوجواب حيوان موكار فصل (۲۲) کلی کی دوسری قشم نوع ہے اور وہ وہ کلی ہے جو کثیرین متفقین بالحقائق پر ماہو کے جواب میں بولی جائے اورنوع کا ایک دوسرامعنی ہے جس کونوع اضافی کہا جاتا ہے اور وہ ماہیت ہے کہاس پراوراس کے غیر یر <mark>مساہو</mark> کے جواب میں جنس بولی جائے ۔اورنوع حقیقی اورنوعی اضافی کے درمیان عموم وخصوص من وجہ کی نسبت ہے کیونکہانسان پر دونوں صادق ہیں اورلفظ میں نوع حقیقی صادق ہےنوع اضافی نہیں اور حیوان میں نوع اضافی صادق ہےنوع حقیقی نہیں۔ ف<mark>صل (۲۳)۔ بی</mark>صل اجناس کی ترتیب میں ہے۔جنس یاسافل ہےاوروہ جنس ہے جس کے پنچے جنس نہ ہو اوراس کےاویرجنس ہوبلکہاس کے پنچےنوع ہوجیسے حیوان کہاس کے پنچےانسان ہےاوروہ نوع ہےاوراس کےاویرجسم نامی ہےاوروہ جنس ہے پس حیوان جنس سافل ہےاور پاجنس متوسط ہےاوروہ جنس ہے جس کے نیچ جنس ہواوراس کےاویر بھی جنس ہوجیسے جسم نامی کہاس کے نیچے حیوان ہےاوراس کےاویر جسم مطلق ہے اور پاجنس عالی ہےاور وہ جنس ہے جس کےاو پرجنس نہ ہواس کا نام جنس الا جناس بھی رکھا جاتا ہے جیسے جو ہر کہاس کےاویرجنس نہیں اوراس کے نیچ جسم مطلق اورجسم نامی اور حیوان ہیں۔ ف<mark>صل (۲۴۷)</mark>۔اجناس عالیہ دس میں اور عالم میں کوئی چیز بھی ان اجناس سے خارج نہیں اوران اجناس عالیہ کو مقولات عشرہ بھی کہا جا تا ہےان میں سے ایک جو ہر ہےاور باقی نومقولات عرض کے لئے ہیں اور جو ہروہ شئی ہے جوموضوع لیعن محل میں موجود نہ ہو بلکہ قائم بنفسہ ہوجیسے اجسام اور عرض وہ شئ ہے جوموضوع لیعن محل ميں موجود ہو۔اور مقولات عرضيه وه كم ہے كيف واضافت و اين و ملك و فعل و انفعال و متى و و ضع | اوران تمام کو پیرفارسی شعر جمع کرنا ہے جس کا ترجمہ ہے کہ آج میں ایک لمبے اچھے مرد کوشہر میں دیکھا جواپیخ معثوق کے ساتھ بیٹھااوراینے کام ومقصد میں کامیاب تھا۔

ف<mark>صل (۲۵)</mark>۔ بیصل انواع کی ترتیب کے بیان میں ہے آپ جانئے کہانواع کبھی متنازل ہوکرمتر تب ہوتی ہے پس نوع کبھی اس کے تحت نوع ہوتی ہے اس کے اویزنہیں تووہ نوع عالی ہے اور کبھی اس کے تحت نوع ہوتی ہےاوراس کےاویر بھی وہ نوع متوسط ہےاور بھی اس کے تحت نوع نہیں ہوتی اس کےاویرنوع ہوتی ہےوہ نوع سافل ہےاوراس کونوع الانواع بھی کہاجا تاہے۔ فصل (۲۷) کلی کی تیسری شم فصل ہے اور وہ کلی ہے جو کسی شکی پر ای شب ی هو فسی ذاتیہ کے جواب میں بولی جائے مثلا جب کہانسان کے متعلق ای شبع ہو فبی **ذات**ه کے ذریعہ سوال کیا جائے تو جواب اس طرح دیا جائیگا کہوہ ناطق ہے۔اورفصل کی دوشمیں ہیں قریب اور بعید پس قریب وہ فصل ہے جوجنس قریب کے مشارکات سے تمیز دےاور بعید و فصل ہے جوجنس بعید کے مشارکات سے تمیز دیے پس پہلی قتم ناطق ہے انسان کے لئے اور دوسری قتم مثلا حساس ہےانسان کے لئے ۔اورفصل کی ایک نسبت نوع کی طرف ہو تی ہے پس اس وفت اس کا نام مقوم رکھا جا تا ہے کیونکہ وہ نوع کی قوام وحقیقت میں داخل ہوتی ہےاور دوسری نسبت جنس کی طرف ہوتی ہے پس اس وقت اس کا نا مقسم رکھا جا تاہے کیونکہ وہ جنس کونفسیم کر دیتی ہےاور اسکی قسم پیدا کردیتی ہے جیسے ناطق کہ وہ انسان کا مقوم ہے اسلئے کہ انسان جو کہ حیوان ناطق ہے وہ حیوان کو تقسیم کردیتا ہے کیونکہ ناطق سے حیوان کی دوشمیں حاصل ہوجاتی ہے جن میں سے ایک شم حیوان ناطق ہے اور دوسری قشم حیوان غیرناطق ہے <mark>فصل (۲۷)۔ ہرف</mark>صل جومقوم ہے عالی کا وہ مقوم ہے سافل کا جیسے قابل ابعاد ثلاثہ کہ وہ مقوم ہے جسم کا اورجسم مقوم ہےجسم نامی اورحیوان وانسان کااور جیسے نامی کہوہ جس *طر*ح مقوم ہےجسم نامی کامقوم ہے حیوان کااور مقوم ہےانسان کا بھی اور جیسے حساس ومتحرک بالا رادہ کہ دونوں جس طرح مقوم ہیں حیوان کے مقوم ہیں انسان کےاور ہر وہ فصل جومقوم ہےسافل کا وہ عالی کامقوم نہیں کیونکہ ناطق انسان کامقوم ہےاور وہ حیوان کا مقوم ہیں۔ ف<mark>صل (۲۸)</mark>۔ ہرفصل جومقسم ہےسافل کا وہ مقسم ہے عالی کا اس لئے کہ ناطق جس طرح حیوان کو ناطق اور

غيرناطق كياطرف تقسيم كرديتا ہےاسى طرح جسم مطلق كوجسم مطلق ناطق وجسم مطلق غيرناطق كي طرف تقسيم کردیتا ہےاور ہرفصل جو عالی کامقسم ہے وہ سافل کامقسم نہیں اس لئے کہ حساس مثلاجسم نامی کوجسم نامی حساس دجسم نامی غیرحساس کی طرف تقسیم کردیتا ہےاور حیوان کوحیوان حساس وحیوان غیرحساس کی طرف تقسیم نہیں کرتا کیونکہ ہرحیوان حساس ہوتا ہےاورکسی حیوان کوبھی غیرحساس نہیں یا یا گیا۔ فصل (۲۹)۔ چوتھی کلی خاصہ ہے اور وہ کلی ہے جوا فراد کی حقیقت سے خارج اوران افراد پرمجمول ہے جوایک حقیقت کے تحت واقع ہے جیسے ضا حک اور کا تب انسان کے لئے ف<mark>صل (۲۰۰</mark>) کلیات سے یانچویں کلی عرض عام ہےاور وہ کلی ہے جواینے افراد کی حقیقت سے خارج ہواور حقیقت واحدہ اوراس کےعلاوہ حقیقت پر بولی جائے جیسے ماشی انسان اور گھوڑ ا کےافرادیر بولا جا تاہے۔ ف<mark>صل (۳۱)</mark>۔اور جب آپ جان چکےاس بیان سے جوہم نے ذکر کیا کہ کلیات یانچ ہیں پہلی کلی جنس ہےاور دوسری کلی نوع ہے اور تیسری کلی فصل ہے اور چوتھی کلی خاصہ ہے اور یا نچویں کلی عرض عام ہے تو آپ جانئے که پہلی نتیوں کلیوں کو ذاتیات کہا جاتا ہے اور آخیر دونوں کلیوں کوعرضیات کہا جاتا ہے اوراسم ذاتی کو بھی صر ف جنس وفصل کے ساتھ خاص کیا جاتا ہے اور اس اطلاق کے اعتبار سے نوع پر لفظ ذاتی کا اطلاق نہیں کیا جا تا۔ ف<mark>صل (۳۲)</mark> یوخنی لیعنی خاصه اورعرض عام منقسم ہے لا زم ومفارق کی طرف پس لا زم وہ عرض ہے کہ جس کا شئ سے جدا ہونا محال ہو یا نظر کرتے ہوئے ما ہیت کی طرف جیسے جوڑ دار ہونا حیار کے لئے اور بے جوڑ ہونا تین کے لئے اس لئے کہ جوڑ دار ہونے کا جار سے اور بے جوڑ ہونے کا تین سے جدا ہونا محال ہے اور یا نظر کرتے ہوئے وجود کی طرف جیسے سیاہ ہو ناحبشی کے لئے اس لئے کہ سیا ہی حبشی کے وجود سے جدا ہونا محال ہےاس کی ماہیت سے نہیں کیونکہاس کی ماہیت انسان ہےاور ظاہر ہے کہ سیاہی انسان کولا زمنہیں اور عرض مفارق وهعرض ہے کہ جس کاملزوم سے جدا ہونا محال نہ ہوجیسے کتابت بالفعل انسیان کے لئے اور مشہی با لفعل انسان کے لئے۔ ف<mark>صل (۳۳۳)</mark>۔عرض لازم کی دوشمیں ہیں پہلیشم وہ عرض ہے کہ جس کا تصوراس کے ملزوم کے تصور سے لا زم ہوجیسے بصرعمٰی کے لئے اور د دوسری قشم وہ عرض ہے کہ ملز وم اور لا زم کے تصور سے جزم باللز وم لا زم آئے جیسے جوڑ دار ہونا جار کے لئے کیونکہ جو جار کا تصور کر ریگا اور جوڑ دار ہونے کے مفہوم کا تصور کرے گا تو بدا ہتۂ یہ تصور کرے گا کہ چار چوڑ دار ہے اور دو برابر حصول منقسم ہے۔ فصل (۱۳۲۷) ےعرض مفارق وہ ہے جس کا معروض سے جدا ہوناممکن ہواس کی بھی دوشمیں ہیں ان میں سے ایک وہ ہے جس کا عروض ملز وم کے لئے دائمی ہو جیسے حرکت آسان کے لئے دوسری قشم وہ ہے جومعروض سے جدا ہو عام ہے کہ فوراً جدا ہو جیسے شرمندہ ہونے والے کے چیرہ کی سرخی اور ڈرنے والے کے جیرہ کی زردى اوريا دىرى جدا ہوجىسے بڑھا يا اور جوانى \_ ف<mark>صل (۳۵</mark>)۔ بیصل ہےتعریفات کے بیان میں شئی کامعرف وہ ہے جواس پرمجمول ہوتا کہ وہ اس کے تصور کا فائدہ دےاوروہ حیارقسموں پر ہے حد تام اور حد ناقص اور رسم تام اور رسم ناقص پس تعریف اگر جنس قریب اورفصل قریب سے ہوتو اس کا نام حد تام رکھا جا تاہے جیسے انسان کی حیوان ناطق سے اورا گرتعریف جنس بعید اورنصل قریب سے ہے یا صرف فصل قریب سے ہے تو اس کا نام حدناقص رکھا جاتا ہے اورا گرتعریف جنس قريب اورخاصه سے ہے تواس کا نام رسم تام رکھا جا تا ہے اورا گر تعریف جنس بعیداورخاصہ سے یا صرف خاصہ سے ہے تواس کا نام رسم ناقص رکھا جاتا ہے ف<mark>صل (۳۷) \_</mark>تعریف کبھی حقیقی ہوتی ہے جبیبا کہ ہم نے ذکر کیااور کبھی تعریف لفظی ہوتی ہےاور وہ تعریف ہے جس سے لفظ کے مدلول کی تفسیر کا قصد کیا جائے جیسے اہل عربیہ کا قول ہے سعدا نہ ایک گھاس ہے اورغضنفر شیر ہےاور یہاں تصورات یعنی قول شارح کی بحث مکمل ہوگئی ﴿ دوسراباب جحت کے بیان میں اور جواس سے متعلق ہے ﴾ فصل (۳۷) پیصل قضایا کے بیان میں ہے۔قضیہ وہ قول ہے جوصدق وکذب کااحتمال رکھتا ہےاوربعض نے کہا کہ قضیہ وہ قول ہے جس کے قائل کو بیکہا جائے کہ وہ صادق ہے یا کا ذب ہے۔

اورقضىه كى دونتمىيں ہېں حملىيە اور شرطيەلىكىن حملىيە پېس وەقضىه ہے جس ميں ایک شئی کے ثبوت كاحكم دوسری شئی کے لئے یا ایک شکی کی نفی کا حکم دوسری شک سے ہے جیسے آپ کا قول ہے زید قائم اور زید لیس بقائم ۔ اورلیکن شرطیہ پس وہ قضیہ ہے جس میں وہ حکم نہ ہو۔اوربعض نے کہا شرطیہ وہ قضیہ ہے جو دوقضیوں کی طرف نخل ہوجیسے ہمارتول ہے ان کیا نیت الشیمس طالعة فالنهار موجو د پس اگرادوات کوحذف کر دیا جائے تو الشمس طالعة اور النهار موجو د باقی رہیں گے اور تملیہ وہ قضیہ ہے جود قضیوں کی طرف منحل نہ ہوبلکہ یا دومفر د کی طرف منحل ہوجیسے آپ کا قول ہے زیبد ہو قائم پس اگر رابطہ یعنی ہو کوحذ ف کردیاجائے تو زیداور قبائی باقی رہیں گے حالانکہ دونوں مفرد ہیں اوریاا بک مفر داورا بک قضبہ کی طرف منحل ہوجیسے آپ کے قول میں زید ابوہ قائم پس اگر آپ اس کی تحلیل کریں گے توباقی رہے گا زید اوروہ مفرد ہاور ابوہ قائم جوکہ تضیہ ہے۔ ف<mark>صل (۳۸)</mark> ۔ حملیہ کی دوشمیں ہیں ایک موجبہاور وہ قضیہ حملیہ ہے جس میں ایک شک کے ثبوت کاحکم دوسری شئی کے لئے ہواور سالبہ وہ قضیہ حملیہ ہے جس میں ایک شئی کی نفی کا حکم دوسری شئی سے ہوجیسے الانسان حيوان اور الانسان ليس بفرس قصل (۳۹) \_قضیحملیہ تین اجزاء سے مرکب ہوتا ہےان میں سے ایک محکوم علیہ ہےاس کا نام موضوع رکھا جاتا ہےاور دوسرا جزءمحکوم بہ ہےاس کا ناممحمول رکھاجا تا ہےاور تیسرا جزاءوہ ہے جورابط پر دلالت کرتا ہے اس کا نام رابطه رکھا جاتا ہے لیس آپ کے قول زید ہو قائم میں زیر محکوم علیہ اور موضوع ہے اور قائم محکوم بہ اورمحمول ہےاورلفظ ہونسبت اور رابطہ ہےاور بھی رابطہ لفظ میں حدف کر دیا جا تا ہے مرا دمیں نہیں جنانچہ کہا جا تا ے زیدقائم ۔ فصل ( ۴۰ ) \_قضیہ شرطیہ کے بھی اجزا ہوتے ہیں جن کے جزءاول کومقدم اور جزء ثانی کوتالی کہا جاتا ہے پس آپ كِقُول ان كانت الشمس طالعة كان النهار موجوداً مين آپكاقول ان كانت الشمس طالعة مقدم ہے اورآپ کا قول کان النهار موجوداً تالی ہے اور رابطہ و چکم ہے جوان دونوں

کے درمیان ہوتا ہے۔

فصل (۱۲)۔اور بھی قضیہ کوموضوع کے اعتبار سے قسیم کیا جاتا ہے تو موضوع اگر جزئی اور شخص معین ہوتو اس قضیہ کا نام شخصیہ ومخصوصہ رکھا جائے گا جیسے آپ کا قول ہے زید قائم اورا گر جزئی نہ ہوبلکہ کلی ہوتو وہ چند قسموں پر ہے اس لئے کہ قضیہ میں اگر حکم نفس حقیقت پر ہے تو اس قضیہ کا نام طبعیہ رکھا جاتا ہے جیسے الانسان نوع اور الحیوان جنس۔

اوراگر حکم افراد پر ہے تو خالی نہیں یا اس میں افراد کی مقدار بیان کی گئی ہے یا نہیں اگر افراد کی مقدار بیان کی گئی ہے یا نہیں اگر افراد کی مقدار بیان کی گئی ہے تو اس تضید کا نام محصورہ رکھا جاتا ہے جیسے آپ کا قول ہے کے ل انسلان عیوان اور بعض السحیوان انسلان اوراگر افراد کی مقدار بیان نہیں کی گئی ہے تو اس قضید کا نام مہملہ رکھا جاتا ہے جیسے ان الانسلان لفی خسو ۔

قصل (۳۲) محصورات جاریس ان میں سے ایک موجہ کلیہ ہے آپ کا قول ہے کیل انسان حیوان اور دوسرا محصورہ موجہ جزئیہ ہے جیسے العض الحیوان اسو داور تیسرا محصورہ سالبہ کلیہ ہے جیسے الاشئی من الزنجی با بیض اور چوتھا محصور سالبہ جزئیہ ہے جیسے بعض الانسان لیس باسود.

فصل (۲۳) ۔ وہ امر کہ جس کے ذریعہ افراد کی مقدار کلیت و جزئیت کے اعتبار سے بیان کی جاتی ہے اس کا نام سور رکھا جاتا ہے۔ اور وہ ماخوذ ہے سور البلد سے اور موجبہ کلیہ کا سور کھا جاتا ہے۔ اور وہ ماخوذ ہے سور البلد سے اور موجبہ کلیہ کا سور کھا جاتا ہے۔ اور وہ ماخوذ ہے سور البلد سے اور موجبہ کلیہ کا سور لاشئی و لا واحد من المجسم جماد اور سالبہ کلیہ کا سور لاشئی و لا واحد من النار ببار داور کرہ کا تحت نفی واقع ہونا جیسے مامن ماء الاو ھو رطب اور سالبہ جزئیہ کا سور لیس بعض ہے جیسے آپاتول ہے لیس بعض المحیوان جما دیابعض لیس ہے جیسے آپاتول ہے لیس بحلو ۔ آپ جائے کہ ہرزبان ہیں سور دیابعض لیس ہے جیسے آپاتول کہ لیس بحلو ۔ آپ جائے کہ ہرزبان ہیں سور ہے جو کہ وہ اس کے ساتھ خاص ہوتا ہے پس فارس زبان میں لفظ ہر موجبہ کلیہ کا سور ہے جیسے شاعر کا قول ہے ہرآئکس الخ یعنی جو تحق کہ لا کے بھند ہے میں بڑا یعنی اس کا عادی ہوگیا وہ زندگی کے کھلیان کو تباہ و ہر باد

تنورات فصل (ہمہم)۔اہل میزان کی عادت اس امریر جاری ہوگئی ہے کہوہ لوگ موضوع کو بج سے تعبیر کرتے ہیں اورمحمول کوب سے پس جب وہ لوگ موجہ کلیہ کوتعبیر کرنے کاارادہ کرتے ہیں تو کہتے ہیں کل ج ب اوران لوگوں کااس سے مقصودا بیجاز وانحصار کے وہم کو دور کرنا ہے۔ ف<mark>صل (۴۵) \_منطقیوں کی اصطلاح میںحمل دومتغائرمفہوم کو وجود کے اعتبار سے متحد قرار دینا ہے پس آپ</mark> کے قول میں ہے زیبد کیا تب و عمو و شاعو اورزید کامفہوم متغائر ہے کا تب کے مفہوم کے کیکن دونوں ایک وجود کے ساتھ موجود ہیں اوراسی طرح عمر وشاعر کامفہوم متغائر ہے حالانکہ دونوں وجود میں متحد ہیں۔ پھر حمل دوقسموں پر ہے اس لئے کہا گروہ بواسطہ فی یاذ ویالام کے ہے جیسے آپ کے قول میں زید فی الدار اور السمال لزيد اور خيالد ذو مال تواس حمل كانام حمل بالاشتقاق ركهاجا تابياورا كراييانهيس بلكهايك شئ محمول ہے دوسری شکی پر بغیر واسطدان وسائط کے تواس کوحمل بالمواطات کہاجا تا ہے جیسے عہر و طبیب و بكر فصيح ـ فصل (۲۷) حملیہ کی بیدوسری تقسیم ہے کہ حملیہ کا موضوع اگر خارج میں موجود ہواوراس میں حکم خارج میں موضوع کے وجود و تحقق کے اعتبار سے ہے تو قضیہ خارجیہ ہے جیسے ا**لانسان کیا تب**اورا گرموضوع ذہن میںموجود ہےاور حکم ذہن میں خصوصی وجود کے اعتبار سے ہے تو وہ قضیہ ذہنیہ ہے جیسے **الانسان کلی** اور حکم واقع میں تقرر کے اعتبار سے ہے قطع نظر خارج یا ذہن کی خصوصیت سے تو اس قضیہ کا نام حقیقیہ ہے عيك الاربعة زوج اور الستة ضعف الثلاثة قصل (۲۷) ۔قضیہ حملیہ موجبہاوراسی طرح سالبہ معدولہاور غیر معدولہ کی طرف منقسم کرتے ہیں پس معدولہ وہ قضیہ ہے جس میں حرف ساب موضوع یامحمول یا دونوں کا جزء ہواول کی مثال ہمارا قول ہے ۔ اللاحي جماد دوسرے كى مثال زيد لا عالم ہے تيسرے كى مثال اللاحي لاعالم موجبہ ميں اور كين سالبه میں تواول کی مثال السلاحی لیسس بعالم ہےاور دوسرے کی مثال العالم میں بسلاحی ہے اور

تیسرے کی مثال السلاحی لیس بلاجماد ہے اور غیر معدولہ خلاف ہے معدولہ کے اور غیر معدولہ کا نام موجبہ میں محصلہ رکھا جاتا ہے اور سالبہ میں بسیطہ۔

فصل (۴۸)۔اور قضیہ میں بھی جہت کو بیان کیا جاتا ہے تواس قضیہ کانام موجہہ اور رباعیہ بھی رکھا جاتا ہے۔
اور موجہات پندرہ ہیں جن میں سے آٹھ بسیلہ ہیں اور سات مرکبہ ہیں لیکن بسائط توان میں سے ایک ضرور یہ مطلقہ ہے اور وہ موجہہ ہے جس میں بی تھم لگایا گیا ہو کہ ذات موضوع کے لئے محمول کا ثبوت یا ذات موضوع سے محمول کا سلب ضروری طور پر ہے جب تک کہ ذات موضوع موجود ہو جیسے آپ کا قول ہے۔
الانسان حیوان بالضرور قاور الانسان لیس بحجر بالضرورة.

اور دوسرابسیط ہ دائمہ مطلقہ ہے اور وہ موجہہ ہے جس میں بیتھم لگایا گیا ہو کہ محمول کا ثبوت موضوع کے لئے یامحمول کا سلیم مطلقہ ہے اور وہ موجہہ ہے جس میں بیتھم لگایا گیا ہو کہ محمور ک بالدوام ولا شئے من الفلک متحر ک بالدوام.

اورتیسراموجہ مشروطہ عامہ ہے اور وہ موجہہ ہے جس میں بیتھم کیا گیا ہے محمول کے ثبوت کا موضوع کے لئے یامحمول کی ثبوت کا موضوع کے لئے یامحمول کی نفی کا موضوع سے ضروری طور پر جب تک کہ ذات موضوع موصوف ہووصف عنوانی کے ساتھ اور وصف عنوانی منطقیوں کے نزدیک وہ ہے جس کے ذریعہ موضوع کو تعبیر کیا جائے جیسے ہمارا قول ہے کل کا تب متحرک الاصابع بالصرورة مادام کا تبا۔

اور چوتھا موجہ عرفیہ عامہ ہے اور وہ موجہ ہے جس میں حکم کیا گیا ہوکہ محول کا ثبوت موضوع کے لئے یامحول کا سلب موضوع سے دوا می طور پر ہوجب تک کہذات موضوع متصف ہووصف عنوانی کے ساتھ جیسے ہمارا قول ہے کل کا تب متحرک الاصابع مادام کا تبااور بالدوام لا شئی من النائم بمستیقظ مادام نائما۔

اور پانچوال موجہہ وقتیہ مطلقہ ہے اور وہ موجہہ ہے جس میں حکم کیا گیا ہومحمول کے ثبوت کا موضوع کے لئے یامحمول کی نفی کا موضوع سے اوقات میں سے کسی وقت معین میں جیسے آپ کہیں گے۔ کے ل قیمس

منسخف بالضرورة وقت حيلولة الارض بينه وبين الشمس ولا شي من القمر بمنخسف بالضرورة وقت التربيع \_

اور چھٹاموجہ منتشرہ مطلقہ ہےاوروہ موجہہ ہے جس میں حکم کیا گیا ہومحمول کے ثبوت کا موضوع کے ا محما کے نفر پر منز مصرف مصرف معربی معربی معربی معربی معربی معربی معربی معربی مصرف

لئے یا محمول کی نفی کاموضوع سےاوقات ذات سے و**قت غیر معین میں جیسے ک ل حیہ و ان متہ ن**فسس

بالضرورة وقتا ماولا شي من الحجر بمتنفس بالضرورة وقتا ما

اورساتواں موجہہ مطلقہ عامہ ہے اور وہ موجہہ ہے جس میں حکم کیا گیا ہومحمول کے وجود کا موضوع کے لئے یا محمول کے و کے لئے یامحمول کےسلب کا موضوع سے بالفعل یعنی نتیوں زمانوں میں سے کسی ایک زمانہ میں جیسے آپ کا

قول ٢ كل انسان ضاحك بالفعل والشئ من الانسان بضاحك بالفعل

اورآ تھوال موجہہ مکنہ عامہ ہے اور وہ موجہہ ہے جس میں بیتکم ہوجانب نخالف کی ضرورت کے سلب کا جیسے آپ کا قول ہے کل نار حار۔ قبالا مکان العام و لاشی من النار ببار دبالا مکان العام ۔ العام ۔

فصل (۴۹) ۔ بیضل ہم کبات کے بیان میں ہم کبہ وہ تضیہ ہے جس کی حقیقت ایجاب وسلب سے مرکبہ ہواورا عتبار مرکبہ کا موجبہ یا سالبہ ہونے میں جزءاول کا ہے پس اگر جزءاول موجب ہے جیسے آپ کا قول ہے بیا لحضر ورة کل کا تب متحر ک الاصابع ما دام کا تبا لا دائما "اس قضیہ کانام مو جبر کھا جائے گا اور اگر جزءاول سالب ہوجیسے ہمارا قول ہے بالضرورة لا شئی من الکاتب بساکن الا صابع مادام کا تبا لا دائما تواس قضیہ کانام سالبہ رکھا جائے گا۔

اورم کبات میں سے مشروطہ خاصہ ہے اور وہ مشروطہ عامہ ہے جولا دوام بحسب الذات کی قید کے ساتھ ہے اور اس کی مثال ایجاباً اور سلباً گذر چکی اور ان ہی مرکبات میں سے عرفیہ خاصہ ہے اور عرفیہ عامہ ہے جولا دوام بحسب الذات کی قید کے ساتھ ہے چنانچہ آپ کہیں گے دائما کل کا تب متحر ک الاصابع ما دام کا تبا لا دائما ولا شی من الکا تب بساکن الاصابع ما دام کا تبا لا دائما

تنورات اوران ہی مرکبات سے وجودیہ لاضروریہ ہے اور وہ مطلقہ عامہ ہے جولا ضرورت بحسب الذات کی قید کے ساته موجيسے بمارا قول ہے كل انسسان كاتب بالفعل لا بالضرورة ايجاب ميں اور لا شئى من الانسسان بكا تب بالفعل لا بالضوورة سلب مين اوران بي مركبات سے وجود بيلا دائم بياوروه مطلقہ عامہ ہے جولا داوم بحسب الذات کے ساتھ ہوجیسے آپ کا قول ہے ایجاب میں کے انسے ان ضاحك با لفعل لا دائما اورآ يكاقول بسلبين لا شئى من لانسان بضاحك بالفعل لا دائسها اوران ہی مرکبات سے وقتیہ ہے اور وہ مطلقہ عامہ ہے جبکہ لا دوام بحسب الذات کے ساتھ مقید ہو جيس بمارا قول بيبا لضرورة كل قمر منخسف وقت حيلو لة الارض بينه وبين الشمس لا دائما اور بالضرورة لا شئ من القمر بمنخسف وقت التربيع لا دائما اوران بي مركبات میں سے منتشر ہ ہے اور وہ منتشر ہ مطلقہ ہے جومقید ہے لا دوام بحسب الذات کے ساتھ اس کی مثال ہے بالضرورة كل انسان متنفس في وقت مالا دائما اور بالضرورة لاشئي من الانسان بسمته نفس وقتا ما لا دائما اوران ہی مرکبات سے مکنه خاصہ ہےاوروہ وہ ہے جس میں وجود وعدم دونوں جانب سے ضرورت مطلقہ کے ارتفاع کا حکم ہوجیتے آپ کا قول ہے بالامکان الخاص کل انسان ضاحك اور بالا مكان الخاص لا شئى من الانسان بضاحك لا دوام اشاره کرتا ہے مطلقہ عامہ کی طرف اور لاضرورۃ اشارہ کرتا ہے ممکنہ عامہ کی طرف پس جب آپ کہیں گے کل انسان متعجب بالفعل لادائما تو گویا آپ نے کہاکل انسان بمتعجب بالفعل ولا شئى من الانسان بمتعجب بالفعل اورجب آيخ كها كل حيوان ماش بالفعل لا بالضرورة تو كويا آب نے كهاكل حيوان ماش بالفعل و لاشئى من الحيوان بماشى بالامكان ﴿ باب في الشرطيات ﴾ یہ باب شرطیات کے بیان میں ہے۔شرطیہ کامعنی آپ جان چکے ہیں کہ وہ قضیہ ہے جو دوقضیوں کی طرف

منحل ہواوراس وقت ہم ان کے اقسام کی طرف ہدایت اوران کے احکام کی طرف رہبری کرتے ہیں تو آپ جائے اے ذہین اور ہجھ دار عقامند کہ شرطیہ کی دوسمیس ہیں ان میں سے ایک متصلہ ہے اور دوسری منفصلہ ہے۔

لیکن متصلہ پس وہ قضیہ ہے جس میں حکم ہوا یک نسبت کے ثبوت کا دوسری نسبت کے ثبوت کی تقدیر پر سلب میں جیسے ایجاب میں ہمارا تقدیر پر سلب میں جیسے ایجاب میں ہمارا قول ہے ان کا ن زید انسانا کا ن حیوانا اور سلب میں ہمارا قول ہے لیس البتہ کان زید انسانا کا ن حیوانا اور سلب میں ہمارا قول ہے لیس البتہ کان زید انسانا کے ان فرسا پھر متصلہ کی دوسمیں ہیں اگروہ حکم مقدم و تالی کے در میان علاقہ کی وجہ سے ہوتو اس متصلہ کا نام لاوم ہم علاقہ کے بغیر ہوتو اس کا نام اتفاقیہ رکھا جا تا ہے جیسے آپ کا قول ہے اذا کان الانسان ناطقافا لحمار ناھی ۔

اورعلاقہ منطقیوں کے عرف میں نام ہے دوامروں میں سے ایک کا کہ یاان دونوں میں سے ایک علت ہود وسرے کی یا دونوں معلول ہوں کسی تیسرے کا اور یا ہود ونوں کے درمیان علاقہ تضایف کا اور علاقہ تضایف وہ ہے کہ مقدم و تالی میں سے ایک کا تعقل موقوف ہود وسرے کے تعقل پر جیسے ابوت اور بنوت پس جب آپ کہیں گے کہ زیدا گر عمرو کا باپ ہے تو عمر واس کا بیٹا ہوگا۔ شرطیہ متصلہ ہے کہ جس کے دونوں طرف کے درمیان علاقہ تضایف کا ہے۔

اور منفصلہ پس وہ قضیہ ہے جس میں حکم ہودو چیزوں کے درمیان تنافی کا موجہہ میں اورسلب تنافی کا سالبہ میں فصل (۵۱)۔ شرطیہ منفصلہ تین قسموں پر ہے اس لئے کہ اگروہ اس میں حکم ہود ونسبتوں کے درمیان تنافی یا عدم تنافی کا صدق و کذب میں ایک ساتھ تو وہ منفصلہ حقیقیہ ہے چنانچ آپ کہیں گے بیعد دیازوج ہے یا فرد ہے کہیں عدد معین میں زوجیت اور فردیت کا نہ اجتماع ہوگا اور نہ ہی ارتفاع۔

اورا گرحکم ہوتنا فی یاعدم تنافی کا صرف صدق میں تووہ منفصلہ مانعۃ الجمع ہے جیسے آپ کا قول ہے یہ شکی یاشجر ہے یا حجر ہے پس بیناممکن ہے کہ شکی معین حجریا شجرا یک ساتھ ہواورممکن ہے کہان دونوں میں سے کچھ بھی نہ ہواورا گرحکم ہوتنا فی یاسلب تنافی کا صرف کذب میں تو وہ منفصلہ مانعۃ الخلو ہے جیسے قائل کا قول

ہے یا زید دریامیں ہو یاغرق نہ ہولیس دونوں کا ارتفاع بایں طور پر ہے کہ زید دریامیں نہ ہواورغرق ہو،محال ہےاوران دونوں کا اجتماع محال نہیں ہے بایں طور پر کہزید دریامیں ہواورغرق نہ ہو۔ فصل (۵۲) منفصلہ کی اپنی نتنوں قسموں کے اعتبار سے دوشمیں ہیں عناد بیاورا تفاقیہاور عناد بینام ہے۔ اس امر کا کہاس میں دوچیز وں کے درمیان لذاتہا تنافی ہواورا تفاقیہ نام ہےاس امر کا کہاس میں تنافی محض ا تفاق سے ہو۔ ف<mark>صل (۵۳) ہ</mark> آپ جانئے کہ قضہ حملیہ جس طرح شخصیہ ومحصورہ مہملہ کی طرف منقسم ہوتا ہے اسی طرح قضية شرطيدان عى اقسام كى طرف منقسم هوتا ہے مگر قضيط بعيد يهال متصور نہيں هوتا۔ پھرتقا دیر جوشرطیہ میں ہوتی ہےوہ بمنزلۃ افراد ہیں جوحملیہ میں ہوتے ہیں پس اگرحکم تقذیر معین اور وضع خاص پر ہوتواس شرطیہ کا نام شخصیہ رکھا جاتا ہے جیسے ہمارا قول ہےان جئتنبی الیوم اکر مک اوراگر تحكم مقدم كى جميع تقادير يربهوتواس شرطيه كانام كليدركها جاتا بي جيسے كلما كانت الشمس طالعة كان النھار مو جو داً اورا گرحکم بعض تقادیریر ہوتواس شرطیہ کا نام جزئید کھاجا تاہے جیسے ہمارا قول میں ہے قد يكون اذاكان الشئي حيوانا كان انسانا اورا كرتقاد ركاذ كركلااور بعضا جيمورٌ دياجائة واس شرطيه كانام مملدركها ما تاب جيس ان كان زيد انساناً كان حيو انار فصل (۵۴)۔ بیصل ہے شرطیوں کے سوروں کے بیان میں : موجبہ کلیہ کا سورمتصلہ میں لفظمتی اورمہما اور کلما ہے اور منفصلہ میں دائما ہے اور سالبہ کلیہ کا سور متصلہ اور منفصلہ میں لیس البتتہ ہے اور موجبہ جزئیہ کا سور متصله اور منفصله میں قلد یکون ہے اور سالبہ جرئیہ کا سور متصله اور منفصله میں قلد لا یکون ہے اور حرف سل کوداخل کر کےا بیجاب کلی کے سوریراورلفظ لواوران اوراذ امتصلہ میں اور مااورا وَمنفصلہ میںمہملہ کے لئے آ تاہے۔ ف<mark>صل (۵۵)</mark>۔ شرطیہ کے دونوں طرف یعنی مقدم اور تالی کے درمیان تھم نہ ہو گا جبکہ دونوں طرف ہوں گے ا اور تحلیل کے بعدممکن ہے کہان دونوں میں حکم کا اعتبار کیا جائے پس شرطیہ کے دونوں طرف مشابہ ہو نگے تنورات المستنفسين في المرقات

یادونوں مختلف ہوں گے اور آپ پر لازم ہے مثالوں کا استخراج کرنا۔
فصل (۵۲) ۔ اور جب ہم قضایا کے بیان اور اس کے اقسام اولیہ وٹا نوبیہ کے ذکر سے فارغ ہو چکے تو اب ہمارے لئے وقت آگیا کہ کچھاس کے احکام کو بیان کریں پس کہیں گے کہ اس کے احکام میں سے تناقض اور عکوس ہیں تو ہم اسکو بیان کرنے کے لئے فصلوں کو منعقد کریں گے اور اس میں اصول کو بیان کریں گے۔
فصل (۵۷) ۔ تناقض وہ دوقضیوں کا بجاب وسلب میں اس طرح مختلف ہونا ہے کہ ان میں سے ایک کا صدق لذات دوسرے کے کذب کو مقضی ہوجیسے ہمارا قول ہے زید ڈفائہ اور زید "لیس بقائم پروقضیوں کے درمیان تناقض واقع ہونے کیلئے آٹھ وحد تیں شرط ہیں پس اگر ان میں سے ایک وحد ت بھی نہ ہوتو تناقض واقع ہونے کیلئے آٹھ وحد تیں شرط ہیں پس اگر ان میں سے ایک وحد ت بھی نہ ہوتو تناقض واقع ہوئے کہوگا

وحدت موضوع ،وحدت محمول ،وحدت م کان ،وحدت زمان ،وحدت قوت فعل ،وحدت شرط ،وحدت جزء وکل ،وحدت اضافت ، پیرآ ٹھ وحد تیں ان دونوں بیتوں میں جمع ہیں ۔

در تناقض ہشت وحدتشر ط دال وحدت موضوع ومحمول ومکال وحدت شرط واضافت جزوکل قوت وفعل ست درآ خرز مال۔

پس جب دونول قضي وحدات مذكوره بين مختلف به وجا كين تو متناقض نه به ول گجيسے زيد قائم اور عمر وليس بقائم اور زيد قاعد اور زيد ليس بقائم اور زيد متحرك الا بمو جو د اور زيد نائم يحنى في الليل اور زيد ليس بنا ئم يحنى في النهار اور زيد متحرك الا صابع يحنى بشر طكونه كا تبا اور زيد ليس بمتحرك الا صابع يعنى بشر طكونه كا تبا اور زيد ليس بمتحرك الا صابع يعنى بشر طكونه غير كا تب اور الخمر في الدن ليس بمسكر يعنى با لفعل اور الزنجى الله سابه به الله و د كله اور الزنجى ليس با سود جزء ه يعنى اسنانه ، اور زيد اب يعنى لبكر اور زيد ليس با سود جزء ه يعنى اسنانه ، اور زيد اب يعنى لبكر اور زيد ليس با سابه با سابه با سابه با سابه به باب يعنى لله الله باب باب يعنى لله الله باب باب يعنى لله الله باب يعنى لله الله باب يعنى الله الله الله باب يعنى الله الله باب يعنى الله الله باب يعنى الله الله الله باب يعنى الله باب باب يعنى الله باب يعن

اوربعض منطقیوں نے دووحدتوں پراکتفا کیا ہے بعنی وحدت موضوع اور وحدت محمول پر کیونکہ باقی

وحدتیں ان ہی دونوں وحدتوں میں داخل ہیں اوربعض منطقیوں نےصرف وحدت نسبت پراکتفا کیا ہےاس لئے کہاس کی وحدت تمام وحدتوں کو مستلزم ہے۔ ف<mark>صل (۵۸)</mark>۔ دوقضہ محصورہ میں تناقض کے لئے ضروری ہے کہ دونوں قضیے کم یعنی کلیت اور جزئیت میں مختلف ہوں پس جب ان دونوں میں سے ایک کلیہ ہوتو دوسرا جزئیہ ہوگا اس لئے کہ دونوں کلیہ بھی کا ذب ہو تے ہیں چنانچیآ پہیں گے کل حیوان انسان و لا شئ من الحیوان با نسان اِوردونوں جز سَیہ ہی صادق ہوتے ہیں جیسے آ یے کا قول ہے بعض الحیوان انسان وبعض الحیوان لیس با نسان اور بہ ہرایسے مادے میں ہوگا کہ جس کا موضوع قضیہ میں محمول سے عام ہو۔ اورقضا یا موجهہ کے تناقض میںضروری ہے جہت کہ میں اختلاف ہو پس ضروریہ مطلقہ کی نقیض ممکنه عامه ہےاور دائمہ مطلقہ کی نقیض مطلقہ عامہ ہےاورمشر وطہ عامہ کی نقیض حیبیہ مکنہ ہےاور عرفیہ عامہ کی نقیض حینیہ مطلقہ ہے اور پیطریقہ بسا نظموجہہ کا ہے۔ اورمو جہات سے مرکبات کے نقائض مفہوم مرد دہے جوان کے بسائط کے درمیان ہوتا ہے اور تفصیل فن کے مطولات سے طلب کیا جاتا ہے۔ فصل (۵۹)۔اورشرطیات کے نقائض کے اختیار کرنے میں جنس اورنوع میں اتفاق اور کیف میں مخالفت کی شرط لگائی جاتی ہے پس متصله لزومیه موجبه کی نقیض سالبه متصله لزومیه ہے اور منفصله عنا دبیموجبه کی نقیض سالبه منفصلہ عنادیہ ہے اسی طرح جب آ ہے ہیں گے دائے ما کلما کان اَبَ فیج دَاس کی نقیض لیے س کلما کان اب فج داور جب آ کہیں دائما اماان یکون هذ العد دزو جا او فر ادتو *اسکی فقیض ہے* لیس دائما اماان یکون هذاالعد د زوجا ً او فر داً ـ ق<del>صل (۱</del>۰)۔عکس مستوی کہ جس کوعکس مستقیم بھی کہا جاتا ہے وہ نا م ہے قضیہ کے جز ءاول کو جزء ثانی کردینے کااور جزء ثانی کو جزءاول کردینے کااس حال میں کہصدق وکیف باقی رہے ۔ پس سالبہ کلیہ کاعکس سالبه كليه وكاجياً يكقول لاشئى من الانسان بحجر كاعكس آيكا قول لا شئى من الحجر با

تنورات است المستقلم ا

نسان ہوگا دلیل خلف سے اس کی تقدیر ہے ہے کہ کس اگر لا شئی من الحجر با نسان صادق نہ آئے ہمارے قول لا شئی من الانسان بحجر کے صادق ہوئے کے وقت تو اس کی نقیض صادق ہوگ یعنی ہما راقول بعض الحجر انسان پس اسکواصل قضیہ کے ساتھ ملاکر ہم کہیں گے بعض الحجر انسان ولا شئی من الانسان بحجر نتیجہ دیگابعض الحجر لیس بحجر پس سلب الشئی عن نفسه لا زم آئیگا اور وہ محال ہے۔

اورساليه جزئيه كاعكس لزومي طوريزنهين آتا كيونكه جائز ہے قضية حمليه ميں موضوع اور قضيه شرطيه ميں مقدم عام ہومثلاصا دق آئے گابعض الحيوان ليس بانسان اورصادق نہيں آئے گابعض الانسان لیے بحیوان اورموجہ کلیہ کاعکس موجہ جزئیہ ہوتا ہے پس ہمارے قول کے انسے ان حیوان کاعکس ہمارے قول بعض المحیو ان انسان ہوگا اوراس کاعکس موجبہ کلٹہیں آئگا اس لئے کہ جائز ہے کہمجمول اور تالی عام ہوجیسے ہماری مثال میں پس صادق نہ آئیگا کل حیوان انسان اور یہاں شک ہے اسکی تقریر یہ ہے كه بمارا قول كل شيخ كان شابا مموجه كليه صادق بحالانكه اس كأنكس بعض الشاب كان شيخا صا دق نہیں اور اس کا جواب بایں طور دیا گیا ہے کہ اس کاعکس وہ نہیں جوآ پ نے بیان کیا بلکہ اس کاعکس پیر ہے بعض من کان شابا شیخ اوراس کا جواب دوسر ے طریقہ سے دیا گیا ہے اوروہ بیکہ نسبت کو کس میں محفوظ رکھنا کوئی ضروری نہیں اوراس کا عکس بعض الشاب یکون شیخا ہے اور وہ لامحالہ صادق ہے۔ اورموجبه جزئيه كأعكس موجبه جزئيه هوتا ہے جیسے ہمارا قول بعض الحیوان انسان كاعکس ہمارا قول بعض الانسپان حیوان ہوتا ہےاورموجہ جزئہ کاعکس موجہ جزئیہ ہونے پر بھی اعتراض وار دہوتا ہےاوروہ یہ کہ بعض الوتد في الحائط صادق آتا ہے اوراس کا عکس لیخی بعض الحائط في الوتد صادق نہيں۔ اور جواب بدکہ ہم شلیم نہیں کرتے کہ اس قضیہ کاعکس وہ ہے جوآپ نے کہالیعنی بعض الحائط فی الوید بلكهاس كاعكس بعض ما في الحائط وتدّباوراس كےصادق ہونے ميں كوئي شكنہيں۔ اورعکوس کے باقی مباحث موجہات اور شرطیات کے مکس میں سے مطولات میں مذکور ہے۔

ف<mark>صل (۲۱) ی</mark>ئس نقیض وہ جزءاول کی نقیض کو جزء ثانی اور جزء ثانی کی نقیض کو جزءاول کر دینا ہے صدق اور کیف کی بقاء کے ساتھ رہ طریقے متقدمین کا ہے۔

پی موجبکلیکا عکس فقیض موجبکلیہ ہوگا جیسے ہمارا قول کیل انسان حیوان کا عکس ہمارا قول کل لا حیوان لا انسان ہوگا اور موجبہ بڑئیکا ہی سنقیض نہیں ہوگا اس لئے کہ ہمارا قول بعض الحیوان لا انسان صادق ہا وراس کا عکس یعنی بعض الانسان لا حیوان کا ذب ہا ورسالبہ کلیہ کا عکس سالبہ بڑئی بعض ہوگا آپ کہیں گے لا شئی من الانسان بفو س اوراس عکس میں کہیں گے بیکس فقیض بڑئی یعنی بعض الا فو س لیس بلاا نسان اور نہ کہیں گے لا شئی من اللا فو س بلا انسان کے وکہ آس فقیض صادق ہے لینی بعض الله فو س لیس بلاا نسان اور نہ کہیں گے لا شئی من اللا فو س بلا انسان کے وکہ آس فقیض صادق ہے لینی بعض الله فو س لاانسان علیہ دیواراورسالبہ بڑئیکا عکس سالبہ بڑئی آتا ہے جیسے آپ کا قول بعض الدی نسان لیس بحیوان آتا ہے جیسے گوڑا اور موجہات کے عکوس بڑی بڑی کتابوں میں فرکور میں اور یہاں قضا یا اور ان کے احکام کے مباحث تمام ہوئے۔

فصل (۲۲)۔اور جب ہم قضایا اور عکسوں کے مباحث سے فارغ ہو چکے جو کہ ججت کے مبادی سے ہیں تو ہمارے لئے لائق ہوا کہ ہم ججت کے مباحث میں کلام کرلیں پس ہم کہیں گے کہ ججت تین قسموں پر ہے ان میں سے ایک قیاس ہے اور دوسری استقر اراور تیسری تمثیل ہے پس ہم ان تینوں کو تین فصلوں میں بیان کریں گے۔

فصل (۱۳)۔ یفصل قیاس کے بیان میں ہے، اور وہ تول ہے جومرکب ہے چند تضیوں سے جن سے دوسرا قول ان تضیوں کو تعدلا ذم آئے پس اگر نتیجہ یا اس کی نقیض اسی قیاس میں مذکور ہوتو اس کا نام قیاس استنائی ہے جیسے ہمارا قول ان کان زید انسان ایک نے دوسانا لکنہ انسان تیجہ دے گافھو حیوان اور قول ان کان زید حمار اکان نا هقا لکنہ لیس بنا هق نتیجہ دیگانہ لیس بحمار اور اگر نتیجہ یا اس کی نقیض قیاس میں مذکور نہ ہوتو اس کانام قیاس اقتر انی رکھا جاتا ہے جیسے آپ کا قول زید انسان نتیجہ یا اس کی نقیض قیاس میں مذکور نہ ہوتو اس کانام قیاس اقتر انی رکھا جاتا ہے جیسے آپ کا قول زید انسان

و كل انسان حيو ان تتيه ديگازيد حيو ان ـ فصل (۱۴)۔ بیصل قیاس اقترانی کے بیان میں ہے اور وہ دوشم ہے ملی اور شرطی اور نتیجہ کے موضوع کا نام قیاس حملی میں اصغررکھا جا تا ہے کیونکہ اس کےافرادا کثر قلیل ہوتے ہیں اور نتیجہ کےمحمول کے نام اکبر رکھاجا تا ہے کیونکہاس کےافرادا کثر کثیر ہوتے ہیںاوراس قضیہ کا نام جس کو قیاس کا جزء بنایا جا تا ہے مقدم رکھا جا تا ہےاورمقدم کہ جس میں اصغر ہواس کا نام صغریٰ رکھا جا تا ہےاوراس مقدم کا نام کہ جس میں اکبر ہو اسکو کبری رکھاجا تا ہے اور اس جزء کا نام جو مکرر آئے اسکو حداوسط کہا جاتا ہے اور صغری کا کبریٰ کے ساتھ اقتران کا نام قرینہ اور ضرب رکھا جا تا ہے اور وہ ہیت جو حداوسط کواصغروا کبر کے پاس رکھنے سے بیدا ہوتی ہے اسکوشکل کہتے ہیں اور اشکال جا رہیں اور وجہ حصر یہ کہ کہا جائے کہ حداوسط یا صغریٰ کامحمول اور کبریٰ کا موضوع ہے جیسے ہمارا قول العالم متغیر و کل متغیر حادث نتیجہ دیگا العالم حا دث ٰلیس وہ شکل اول ہاورا گرصغری وکبری دونوں میں محمول ہوتو وہ شکل ثانی ہے جیسے آ یکہیں گے کل انسسان حیوان ولا شئى من الحجر بحيوان إلى نتيج لا شئى من الانسان بحجر جاورا گرحداوسطان دونول ميس موضوع بنووه شکل ثالث ہے جیسے کیل انسیان حیوان وبعض الانسان کاتب نتیجہ دیگابعض الحیو ان کا تب اوراگر حداوسط صغریٰ میں موضوع ہواور کبریٰ میں محمول تو وہ شکل رابع ہے جیسے ہما را قول كل انسان حيوان وبعض الكاتب انسان متيدر كابعض الحيوان كاتب ق<mark>صل (۲۵)۔ ح</mark>یاروں اشکال میں اشرف شکل اول ہےاسی وجہ سےاس کا انتاج بین وبدیہی ہوتا ہے جس میں ذہن نتیجہ کی طرف طبعی طور پر سبقت کرتا ہے فکروتامل کامختاج نہیں ہوتااوراس کے لئے کیچھ ثرا لَط وضروب ہیں کیکن شرا نطاتو دو ہیں ان میں سے ایک ایجا ب صغریٰ ہے اور دوسری کلیہ کبریٰ ہے پس اگر دونوں شرط مفقو د ہوجا ئیں پاایک شرطمفقو دہوجائے تو نتیجہ لا زمنہیں آتا جبیبا کہ تامل کے وقت ظاہر ہےاورلیکن ضروب تو جار ہیں اس لئے کہ ہرشکل میں احتمالات سولہ ہیں کیونکہ صغریٰ حیار ہیں اور کبریٰ بھی حیار ہیں بیعنی موجبہ کلیہ اور مو جبهجز ئىياورسالبەكلىياورسالبەجز ئىياور جاركو جارمىن ضرب دىيخەسے سولەضروب نكلتى ہيںاورشكل اول كى شر ا نط بار ہ ضربوں کوسا قط کر دیتی ہیں اور وہ صغریٰ سالبہ کلیہ جاروں کبریات کے ساتھ اور صغریٰ سالبہ جزئیدان جاروں کبریات کے ساتھ اور بیآٹھ ہیں اور کبری موجبہ جزئیا ورسالبہ جزئیہ صغری موجبہ جزئیہ اورموجبہ کلیہ کے ساتھ اور بیرچارضروب ہیں پس باقی ضروب نتیجہ دینے والی رہ گئیں۔ پس حیار ضروب منتجہ باقی رہ گئیں ضرب اول وہ ہے جوصغری موجبہ کلیداور کبری موجبہ کلیہ سے مرکب ہو جونتیجہ موجبہ کلیددے گا جیسے کل نج ب وکل بَ وَ نتیجہ دیگا کل بَحَ وَ اورضرب ثانی وہ ہے جوصغریٰ موجبہ کلیہ اوركبري سالبه كليه سے مركب موجونتيجه سالبه كليه ديگاجيسے كل انسيان حيوان و لا شئى من الحيوان بحجو تتيجه دے گالاشئے من الانسان بحجو اور ضرب ثالث وہ ہے جو صغری موجبہ جزئيواور كبري ا موجبه كليه سے مركب هواورنتيجه موجبه جزئيه ديگا جيسے بعض الحيو ان فريس و كل فريس صهال "تتيجه بعض الانسان صهال ہے اور ضرب رابع وہ ہے جو صغریٰ موجبہ جزئی اور کبریٰ سالبہ کلیہ سے مرکب ہوجو تتيج سالبه جزئيد ديًا جيسے بهارا قول بعض الحيوان ناطق ولا شئى من الناطق ليس نتيجه بعض الحيوان ليسبنا حقد\_ موجبہ کلیہ کاانتاج شکل اول کے خواص سے ہے جبیبا کہ جاروں نتیجوں کا انتاج سبھی اس کے خصائص سے ہےاوراس شکل میں صغریٰ ممکنہ غیرمنتجہ ہے پی شخقیق کہ واضح ہو گیااس بیان سے جوہم نے ذکر کیا کہاسشکل میںضروری ہے کیف کےاعتبار سےایجابصغریٰ اورکم کےاعتبار سے کلیہ کبریٰ اور جہت کے اعتبار سے فعلیت صغریٰ۔ ف<mark>صل (۲۲)</mark>۔اورشر ط لگائی جاتی ہے شکل ثانی کے انتاج کے لئے کیف یعنی ایجاب وسلب کے اعتبار سے اختلا ف مقدمتین پس اگر صغری موجبہ ہوتو کبری سالیہ ہوگا اوراس کا برعکس اور کم لیعنی کلیت وجزئیت کے اعتبار سے کلیة کبریٰ ورنداختلاف لازم آئیگا جوعدم انتاج کاموجب ہے لیعنی بھی قیاس ایجاب نتیجہ کے ساتھ صادق آئیگااور بھی سلب نتیجہ کے ساتھ اوراس شکل کا نتیجہ صرف سالبہ ہوگا اوراس کے ضروب ناتجہ بھی جا ر ہیں ان میں سے ایک ضرب وہ ہے جومر کب ہے دوکلیوں سے اور صغریٰ موجبہ ہے جونتیجہ سالبہ کلیہ دیتا ہے

جیسے ہمارا قول کل ج باور لا شئبی من اَبَ فلا شئبی من جَ بَ اَ اوردلیل اس انتاج پرعکس کبریٰ ہے پس جب آپ کبری کاعکس کریں تو لا مشیعی من ب۱ اوراسکوصغریٰ کی طرف ضم کرنے سے شکل اول بن جا ئیگی اور نتیجہ مطلوب نتیجہ دیگا دوسری ضرب جومرکب ہے کبریٰ موجبہ کلیہاور صغریٰ سالبہ کلیہ سے جیسے ہمارا قول لاشئی من ج ب و کل اَبَ نتیجه لاشئی من ج ۱ دیگااوردلیل اس انتاج پر صغریٰ کاعکس اوراسکو کبریٰ بنانا ہے پھرنتیجہ کاعکس کرنا ہے تیسری ضرب جومر کب ہےصغریٰ موجبہ جز ئیداور کبریٰ سالبہ کلیہ سے جو تتجب البه جزئيديتا ہے جيسے آپ كاقول بعض ج باور لاشئى من أَبَ فليس بعض ج احتَّى ا ضرب جومرکب ہے صغری سالبہ جزئیہ اور کبری موجبہ کلیہ سے جونتیجہ سالبہ جزئیہ دیتا ہے آپ کہیں گے بعض ج لیس ب و کل ا ب فبعض ج لیس ا۔ ف<mark>صل (۲۷) ۔شکل رابع کےانتاج کی شرائط یاوجو یکہ وہ کثیر ہیں اور فائدہ کم مبسوطات میں مذکور ہیں پس</mark> ہم پر کوئی جرم لا زمنہیں آئیگا اگران کو چھوڑ دیا جائے اوراسی طرح جہت کے اعتبار سے باقی اشکال کی شرائط میرےاس جیسے رسالےان کو بیان کرنے کو بر داشت نہیں کرتے۔ فائدہ۔اورشاید آپ اسکو جان چکے جس کوہم نے بتایا کہ نتیجہ قیاس کے اندر کم وکیف میں دونوں مقدموں سےادون کے تابع ہوتا ہےاور کیف میںادون سلب ہےاور کم میں ادون جز ئیپہ ہے پس جو قیاس موجبہ سالبہ سے مرکب ہوتو نتیجہ سالبہ دیگااور جو قیاس کلیہ و جزئیہ سے مرکب ہوتو نتیجہ دیگااورلیکن جو قیاس دوکلیوں سے مرکب ہوتوا کثر نتیجہ کلیہ دے گااور کبھی نتیجہ جزیئہ دیگا۔ ف<mark>صل (۱۸) ۔شکل رابع کےانتاج کی شرائط یاوجو یکہ وہ کثیر ہیںاور فائدہ کم مبسوطات میں مذکور ہیں پس</mark> ہم پر کوئی جرم لا زمنہیں آئیگا اگران کو چھوڑ دیا جائے اوراسی طرح جہت کے اعتبار سے باقی اشکال کی شرائط میرےاس جیسے رسالےان کو بیان کرنے کو بر داشت نہیں کرتے۔ فائدہ۔اورشایدآ پاسکوجان چکےجس کوہم نے بتایا کہ نتیجہ قیاس کے اندرکم وکیف میں دونوں مقدموں سے ادون کے تابع ہوتا ہے اور کیف میں ادون سلب ہے اور کم میں ادون جزئیہ ہے پس جو قیاس موجبہ سالبہ سے

مرکب ہوتو نتیجہ سالبہ دیگاا ورجو قیاس کلیہ و جزئیہ سے مرکب ہوتو نتیجہ دیگاا درلیکن جو قیاس دوکلیوں سے مرکب ہوتوا کشنتیجہ کلیہ دے گااور بھی نتیجہ جزئیہ دیگا۔ ف<mark>صل (۲۹)۔ ب</mark>فصل ہےاقتر انیات میں شرطیات کے بیان میں انکاحال اشکال اربعہ کے انعقاد اور ضروب منتجہ اور شرائط معتبرہ میں اقترانیات میں حملیات کے حال کی طرح برابرہے۔ شكل اول كى مثال جوقضيم تصليب مركب ب كلما كان زيد انسان كان حيواناً وكلما كان حیوانا کا ن جسما تیج دے گاکلما کا ن زید انساناً کان جسما شکل ثانی کی مثال کلما کا ن زيد انسانا كان حيوانا وليس البتة اذاكان حجر كان حيوانا متيجرويًا ليس البتة ان كان زید انسانا کا ن حجوا شکل ثالث کی مثال جوقضیم تصلی مرکب ہے کلما کان زید انسانا کا ن حيوانا و كلما كان زيد انسانا كان كاتبا تتجديگا قلديكون اذاكان زيد حيوانا كان كا تبا اورلیکن اقتر انی شرطی جومرکب ہے منفصلات سے اسکی مثال شکل اول سے امیا کل اب او کل ج ب و دائما کل دَ هَ او کل دز نتیجه دیگادائما اما کان اب او کل جه او کل دز اورلیکن اقتر انی شرطی جو مركب ب قضيح مليه وقضيم مصله ي بس جيس جمارا قول كلما كان ب جليس كل ج او كل ء التيجه ويگا كلما كان ب ج ليس كل ج ااوراس قياس يرباقي تركيبات بين-قصل( **← ∠ )۔** یہ نصل ہے قیاس استثنائی کے بیان میں اور وہ قیاس ہے جو مرکب ہے دومقدموں یعنی دوقضیوں سے جن میں سے ایک قضیہ شرطیہ ہے اور دوسرا قضیہ حملیہ اور ان دونوں قضیوں کے درمیان کلمہ استثنا یعنی الا اوراس کی نظیریں ہوں گی اسی وجہ سے اس کا نام قیاس استثنائی رکھا جا تا ہے۔ پس اگرشرطیہ متصلہ تو عین مقدم کا استثنا نتیجہ عین تالی دے گا اورنقیض تالی کا استثنا نتیجہ رفع مقدم دے گا جنانچہ آب كتي الله كانت الشمس طالعة كان النهار موجودا لكن الشمس طا لعة متيه ديگا فا لنها ر مو جو د لكن النهار ليس بمو جو د متيه ديگا فا لشمس ليست بطا لعة ـ اگرشرطیہ منفصلہ حقیقیہ ہےتوان دونوں میں سےکسی ایک کااستثنا نتیجہ دوسرے کی نقیض دیگااوراس كابرعكس مانعة الجمع مين نتيجيشم اول ديگانه كيشم ثاني اور مانعة الخلو مين نتيجيشم ثاني ديگانه كهاول اوريهان قياس کےمیاحث بطورا جمال تمام ہو گئے اور تفصیل طویل کتابوں میں موقوف ہےاوراس وقت ہم کچھ قیاس کےلو احق کو بیان کرس گے۔ فصل (ا2)۔استقراءوہ حکم لگاناہے کل پراکثر جزئیات کو تنبع کرکے جیسے ہمارا قول ہے کل حیوان ی**ح**ر ک فیکیه الا سفل عند المضغ اس لئے کہ ہم نے انسان وگھوڑ اواونٹ اور گدھااور پرندہ ودرندہ کوتتع وتلاش کیا توان تمام کوہم نے ایساہی یا یا پس ان تلاش شدہ جزئیات کوتنبع کرنے کے بعدہم نے حکم لگا دیا کہ ہرحیوان چباتے وقت اپنانحیلا جبڑ اہلا تا ہےاوراستقر اءیقین کا فائدہ نہیں دیتااور بےشک اس سے طن غالب ہوتا ہےاس سبب سے کہ نہ ہوئے اس کلی کے تمام افراداس حالت کیساتھ جبیبا کہ کہا جا تا ہے گھڑیاں وہ اس صفت پرنہیں ہے بلکہ وہ بلاتا ہےاویر کا جبڑا۔ ف<mark>صل (۷۲) ت</mark>مثیل اور وہ کسی جزئی میں حکم کوثابت کرنا ہے اس وجہ سے کہ وہ دوسری جزئی میں یائی جاتی ہے ا اس بناء پر کہ دونوں جز ؤں کے درمیان ایک امرمشتر ک ہے جیسے ہما را قول عالم مرکب ہے پس وہ حا دث ہے جیسے گھر دو جزئیوں کے درمیان جس امرمشتر ک کوحکم کے لئے علت قرار دیا گیا ہےاسکو ثابت کرنے کے لئےمنطقیوں کے پاس متعددطریقے ہیں جوعلم اصول میں مذکور ہیں اوران میںعمدہ دوطریقے ہیں ۔ان میں ہے ایک دوران ہے متاخرین کے نز دیک اور قد ماءاس کا نام طر د دو قکس رکھتے ہیں اور وہ یہ ہے کہ حکم معنی مشترک کےساتھ وجوداورعدم میں گھومے یعنی جب معنی یا پاجائے تو حکم پایا جائے اور جب معنی مثنی ہوتو حکم منتفی ہوپس دوران اس امر کی دلیل ہے کہ مدار دائر کے لئے علت ہے یعنی امرمشتر کے حکم کی علت ہے اور دوسراطریقة سر تقسیم ہےاوروہ یہ ہے کہوہ لوگ اصل کےاوصاف کوشار کرتے ہیں پھروہ یہ ثابت کرتے ہیں کہ عنی مشترک کے علاوہ حکم کےاقتضا کی صلاحیت نہیں رکھتااوروہ اس لئے کہوہ اوصاف دوسری جگہ میں حکم کاا*س سے خ*لف کے ساتھ پائے جاتے ہیں جیسے مثال مذکورہ میں لوگوں کا کہنا ہے کہ گھر کے حادث ہونے

کی علت یا امکان ہے یا وجودیا جو ہر ہونایا جسم ہونایا تالیف ۔اور تالیف کےعلاوہ مذکورات میں کوئی بھی حدوث کی علت ہونے کی صلاحت نہیں رکھتا ور نہ ہرممکن وہر جوہروہ ہرموجو دوہرجسم کا حادث ہونالا زم آئیگا حا لانكه واجب اورجوا ہرمجر دہ اور اجسام اثریہ ایسے ہیں ہیں۔ ف<mark>صل (۳۷ ) ۔</mark>اوربعض مرکب قیاسوں میں ہے ایک قیاس ہے جس کو قیاس خلف کیا جا تا ہے اوراس کا مر جع دوقیاسوں کی طرف ہےان میں سے ایک اقتر انی شرطی ہے جود وقضیہ متصلہ سے مرکب ہوتا ہے دوسرا قیاس اشثنائی ہےجسکے دومقدموں میں سےایک لزومیہ ہے لیعنی قیاس اول کا نتیجہ ہےاور دوسرامقدمہاس میں سے ہے کہ جس سے تالی کی نقیض کا استثنا کیا گیا ہواس کی تقریر یہ ہے کہ کہا جائے مدعیٰ ثابت ہےاس لئے کہا گرمد عی ثابت نه ہوتواس کی نقیض ثابت ہو گی اور جب جب اسکی نقیض ثابت ہو گی تو محال ثابت ہو گانتیجہ یہ دیگا کہ اگر مدعیٰ ثابت نہ ہوتو محال ثابت ہو گااور بیددو قیاسوں میں سے پہلا قیاس ہے پھرہم مذکورہ نتیجہ کوصغریٰ بنا ئیں گےاورکہیں گے کہا گر مدعی ثابت نہ ہوتو محال ثابت ہوگااور ہم اس کی طرف کبری استثنائی کوملائیں گے اورکہیں گےلیکن جب محال ثابت نہیں تولامحالہ مدعیٰ ثابت ہوگاور نہار تفاغ نقیضین لازم آئیگااورا گرآپ اس معنی کوجزئی مثال میں سمجھنا جا ہیں گے تو کہیں گے کل انسان حیوان صادق ہے کیونکہ اگروہ صادق نہ ہوتو بعض الا نسان ليس بحيوان صا دق آيكًا اورجب جب بعض الا نسان ليس بحيوان صادق آئيگا تومحال لا زم ہوگا۔ قصل (۴۷ ک)۔ بہ جاننا مناسب ہے کہ ہر قیاس کے لئے ضروری ہےصورت اور ما دہ کا ہونالیکن صورت تو وہ ہیئت ہے جومقد مات کی ترتیب اور بعض مقد مات کو بعض کے پاس رکھنے سے حاصل ہواورآ پ اشکال اربعہ منتجہ کو پہچان چکےاورانتاج میںانکی شرائط کوبھی جان چکے تواب مادہ کی بحث باقی رہ گئی اور متقدمین یہاں تک کہ شیخ رئیس قیاسوں کےمواد کی تفصیل وتو ضیح میں کافی اہتمام کرتے تھےاورا کثر انکی شرح وبسط اوران کے حشو وز دائد سے پاک کرنے کی بحث میں بہت زیا دہ خدمت کرتے تھے اور وہ اس لئے کہ منطق پڑھنے والوں کے لئے اس امر کا پہچا ننا فائدہ اور سود مند ہونے میں سب سے زیادہ کامل ہے کیکن متاخرین نے

قیاسوں کی صورت کے بیان میں کلام کوطول دیا ہے اور اس میں کافی وضاحت کیا ہے خاص کر شرطیہ متصلہ ومنفصلہ کے قیاسوں میں حالانکہان مباحث میں بہت کم فائدہ ہےاورانہوں نے مادہ کی بحث کوچھوڑ دیا ہے اوران کے بیان میں صناعت خمسہ کی تعریفات کے بیان پراختصار کیا ہےاور میں نہیں جانتا کہ کس امرنے ان لو گوں کواسکی طرف بلا یا ہےاورکس سبب نے ان لوگوں کو ورغلا یا۔ ہوشمند سمجھار طالب علم کے لئے ضروری ہے کہان مباحث جلیلۃ الشان و باہر ہالبر ہان کا خوب اہتمام کرے اور اس عظیم مطلب اور اہم مقصد کو ماہر قد ماء کی کتابوں اوران کے دفتر وں سے طلب کرے پس آپ پر لا زم ہےائے پیارے لڑکے کہ آپ میری تصیحت کوسنیں اور میری وصیت کوفراموش نہ کریں آپ کو پچھان میں سے دیا جاتا ہے جوان صناعات سے متعلق ہے بھروسہ کرتے ہوئے مقاصد کے پورا کرنے والے برتو آپسنیں کہ قیاس باعتبار مادہ پانچ قسموں کی طرف منقسم ہوتا ہے جن کوصناعات خمسہ کہا جا تا ہےان میں سے ایک بر ہانی ہےاور دوسری جد لی ہےاور تيسري خطا بي اور چوقمي شعري اوريانچوين سفسطي ـ ف<mark>صل (۷۵)۔ بیصل ہے بر ہان اور اس کے متعلقات کے بیان میں آپ جانیں کہ بر ہان وہ قیاس ہے جو</mark> مرکب ہے یقینیات سے بدیہیہ ہوں یانظر یہ جومنتهی ہیں بدیہیہ کی طرف اور حقیقت وہ نہیں جبیبا کہ گمان کیا گیاہے کہ بر ہان صرف بدیہیات سے مرکب ہوتا ہے۔ پھر بدیہیات چھے ہیںان میں سےایک اولیات ہےاوروہ قضایا ہیں جن میں عقل محض التفات وتصور سے ہی جزم کر لے اور کسی واسطہ کامختاج نہ ہوجیتے آپ کا قول ہے الکل اعظم من الجزء اور **دوسرابدی**ی فطریات ہے اور وہ قضایا ہیں جومحتاج ہیں ایسے واسطہ کا جوذ ہن سے بھی غائب نہ ہو اوران کو قضایا قیاسا تہامعاما کہاجا تاہے جیسے الا ربسعۃ زوج پس جس نے اربعہ کے مفہوم کا تصور کیا اور ز وج کے مفہوم کا تصور کیا بایں طور کہ ز وج وہ ہے جو دو ہرابرحصوں میں منقسم ہوتا ہے تو بداہةً بیچکم لگا دیگا کہ جا رجورٌ ادار ہے اور جیسے ہمارا قول ہے الواحد نصف الا ثنین اس لئے کعقل ایک اور نصف الا ثنین کے مفہوم کو بیجھنے کے بعد حکم لگاتی ہے کہ ایک دو کا نصف ہے۔

تیسری قشم حدسیات ہےاوروہ مبادی کا دفعۃٔ ظاہر ہونا ہےاس کے بغیر کہوہاں پرکوئی حرکت فکری ہواور حدس وَکُر کے درمیان بیفرق ہے کہ فکر میں دوحرکت فکری ہوتی ہے برخلا ف حدس اس لئے کہ ذہن مطلوب کے بوجہ ماحصل ہونے کے بعدمعانی مخز ونہاورمبادی مکنونہ میں حرکت کرتا ہےاس چیز کو تلاش کرتے ہوئے جو مطلوب کےمناسب ہویہاں تک کہان معلومات کو یائے جومطلوب کےمناسب ہویہاں پہلی حرکت تام ہو گئی پھر ذہن پیثت کی جانب رجوع کر بگااور دوبارہ انمعلومات مخز ونہ کو بتدریج ترتیب دینے کے لئے حرکت کر ریگا جن کو کہ پایا ہے بیماں تک کہ مطلوب تک پہو نچ جائیگا اور بیماں دوسری حرکت تام ہوگئی پس ان دونوں حرکتوں کے مجموعہ کا نام فکررکھا جاتا ہے مثلا جب آپ انسان کا **بو جه من الو جوہ** تصور کریں جیسے کا تب وضا حک مثلا پھر ما ہیت انسان کو تلاش کریں تو آپ اینے ذہن کوان معانی کی طرف حرکت کریں گے جوآ یکے پاس موجود ہیں تو آپ حیوان اور ناطق کواپنے مطلوب کے مناسب یا ئیں گے پس پہلی حرکت تام ہوگئی اوراس کا مبداءمطلوب معلوم من وجہ ہےاوراس کامنتہی حیوان ناطق ہے پھرحیوان اور ناطق کواس طرح ترتیب دیں گے کہ حیوان کومقدم کریں گے جو کہ وہ جنس ہے ناطق پر جو کہ وہ فصل ہےاورآ پے کہیں گے حيوان ناطق اوريهال دوسري حركت ختم هوگئ اورمطلوب حاصل هوگيا۔ اورلیکن حدس پس اس میں ذہن کامنتقل ہونا ہےمطلوب سے مبادی کی طرف دفعۃ اور مبادی سے مطلوب ایساہی اورا کثر جوحدس ہوتا ہے شوق اور تھکاوٹ کے بعد اور بھی ان دونوں کے بغیر اور لوگ حدس میں مختلف ہیں پس بعض لوگ ان میں سے ہیں جن کا حدس قو ی اور بہت زیادہ ہوتا ہےان کواپنے حدس سے بہت پوشیدہ باتیںمعلوم ہو جاتی ہیںمثلا وہ لوگ جن کواللہ تعالیٰ کی بارگاہ سے بیقوت عطا ہوتی ہے جیسے حکماء اوراولیاءاورا نبیاءلیہم السلام اوربعض لوگ ان میں سے ہیں جن کا حدس کم اور کمز ور ہےاوربعض لوگ ان میں سے ہیں جن کوحدیں نہیں ہوتا جیسے و شخص جوانتہائی درجہ کے کند ذہن ہیں اوراس بیان سے یہ معلوم ہو گیا کہ بدا ہتاورنظریت اشخاص اوراوقات کےاعتبار سے مختلف ہیں بہت سارے معلومات حدسیہ نظری ہیں ان کے نزد یک جوقوت قد سیہ سے محروم ہیں اور بدیہی ہیں ان کے نزد یک جوقوت قد سیہ والے ہیں۔

اور چوتھی قشم مشاہدات ہےاور وہ قضایا ہیں جن کےاندر حکم مشاہدہ اور احساس کے واسطے سے لگایا جائے اور وہ دوقسموں کی طرف منقسم ہوتا ہےاول وہ ہے جوحواس ظاہرہ میں سے کسی ایک سے مشاہدہ کیا جا ئے اور وہ پانچے ہیں ۔باصرہ اور سامعہ اور شامہ اور ذا نقیہ اور لامسہ اور اس قتم کا نام حسات رکھا جا تا ہے اور دوسری قشم وہ ہے جو مدر کات بیعنی حواس باطنہ سے ادراک کیا جائے جو کہ وہ بھی یانچے ہیں حس مشترک وہ ہے جومدرک ہےصورتوں کا اور خیال جو کہ وہ خزانہ ہے حس مشتر ک کا اور وہم جو کہ معانی شخصیہ وجزئیہ کا مدرک ہےاور حافظ جو کہ وہ خزانہ ہے معانی جزئیہ کااور متصرفہ جو کہ صورتوں اور معانی میں تحلیل وتر کیب کا تصرف کرتی ہےاوراس قتم کا نام وجدانیات رکھا جا تاہےاور عقل محض کے مدر کات یعنی کلیات اس قتم میں داخل نہیں جبیبا کہ ہم نے حکم لگایا کہ ہمارے لئے بھوک پایباس ہے۔ یا نچویں قسم تجربیات ہے اور وہ قضایا ہیں جن کے متعلق عقل باربار کے مشاہدہ اور عدم تخلف کے واسطہ سے حکم لگائے بطور حکم کلی جیسے بیچکم لگانا کہ قلمونیا کا پینا صفراء کے لئے مسہل ہے ۔ اور بدیہیا ت کی چھٹی قشم متواترات ہے اور وہ قضایا ہیں جن کے متعلق ایسی جماعت کی خبر کے واسطہ سے حکم لگایا جائے کہ جن کا کذب پرا تفاق کرناعقل محال سمجھےاورلوگوں نے اس جماعت کے کم سے تعدا دہونے میں اختلاف کیا ہے بعض نے کہا کہ اسکی تعدا دکم سے کم جاریہں اوربعض نے کہا دس ہیں اوربعض نے کہا جالیس ہیں اور مناسب بہ ہے کہ بہ تعدا دخبر دینے والوں کے حال کےاختلا ف اور واقعہ کےاختلا ف ہے مختلف ہوتی ہے پس کسی کی تعداد متعین نہیں اور ضابطہ یہ ہے کہ تعدادا لیلی منزل تک پہونچ جائے جویقین کا فائدہ دے پس چھشمیں ہوئیں۔جویہی بر ہان کےمبادی اور دلیل کے مقاطع اوریقین کے متنہی ہیں۔ فائدہ: ایک قوم نے گمان کیا ہے کہ مقد مات نقلیہ قیاس بر مانی میں مستعمل نہیں ہوتے بیگمان کرتے ہوئے کنقل میںمتعد دطریقوں سے غلطی وخطا ہوتی ہے جالانکہ یہ گمان درست نہیں اس لئے کہا کثرنقل یقین کا فا کدہ دیتا ہےجبکہ اس میں شرا کط کااعتبار کیا جائے اورعقل کے بھی مطابق ہوالبتۃ اگریہ کہا جائے کہ قلم محض عقل کے لحاظ کے بغیر معتبر ومفیز نہیں تواس کا کہنا درست ہوسکتا ہے۔

ف<mark>صل (۷۲)۔ بر</mark>بان کی دوشمیں ہیں کمی اورانی لیکن کمی تو وہ ہربان ہے جس میں حداوسط اکبرکو ثابت کرنے کے لئے اکبر کے لئے واقع میں علت ہوجیسا کہ وہ حکم میں واسطہ ہے اس کا نام لمی اس لئے رکھا جاتا ہے کہ وہ لمیت اورعلمیت کا فائدہ دیتا ہےاورلیکن انی تو وہ ہر ہان ہے جسمیں حداوسط حکم کے لئے صرف ذہن میں علت ہواور واقع میں علت نہ ہو بلکہ بھی وہ اس کامعلول ہوتا ہے۔ لمی کی مثال آپ کا قول زید محموم لانہ متعفن الاخلاط وكل متعفن الاخلاط محموم فزيد محموم لين جبيا كاس قياس مين حداوسط ثبوت حمٰی زید کے لئے ذہن میں علت ہےاہیا ہی وہ وجو دحمٰی کے لئے واقع میں علت ہےاورانی کی مثال آپ كا قول بے زيد متعفن الا خلاط لانه محمو م كل محموم متعفن الا خلاط فزيد متعفن الا خلاط پس وجود حمل اس كامتعفن الا خلاط كوثابت بونے كے لئے ذہن ميں علت ہے اور نفس الامرمیں علت نہیں ہے بلکہ قریب ہے کہ حال واقع میں برعکس ہو۔ ف<mark>صل (۷۸)</mark>۔ قیاس جد لی وہ قیاس ہے جومرکب ہومقد مات مشہورہ سے یا وہ مقدمہ جوخصم کے نز دیک مسلم ہوصا دقہ ہویا کا ذبہاوراول وہ ہے جس کی مطابقت قوم کی رائے کرے یامصلحت عامہ کی وجہ سے جیسے انصاف کرنااحچمی چیز ہےاورظلم کرنا بری چیز اور چورکو مارڈ الناواجب ہے یادل کی نرمی کی وجہ سے جیسےاہل ہند کا قول کہ حیوان کوذنج کرنا براہے یاانفلات خلیفہ یا مزاجبہ کی وجہ سےاس لئے کہمزاجوں اور عادتوں کواعتقاد ات میں کافی دخل ہے پس سخت مزاج والے اہل شرارت سے انتقام لینا اچھاسمجھتے ہیں اور نرم مزاج والے معاف کر دینا بہتر شبچھتے ہیںاسی وجہ سےلوگوں کو عاتوں اور رسموں میں مختلف دیکھیں گےاور ہرقوم کے لئے مشہورات ہیں جوان کےساتھ خاص ہیں اوراسی طرح ہرصنعت کے لئے پیں نحویوں کےمشہورات میں سے ے الفاعل مر فوع والمفعول منصوب والمضاف اليه مجروراوراصولوں كمشهورات ميں سے ہے الا مبر لیلو جو ب اور ثانی وہ ہے جومرکب ہےان قضیوں سے جومتخاصمین کے درمیان مسلمات ہیں اورمشہورات کواولیات کے ساتھ مشابہت حاصل ہے اور تجرید ذہن اور بدقیق نظر دونوں کے درمیان فرق قائم کرتی ہےاورغرض جدل کی صنعت سے خصم پرالزام اور رائے کی حفاظت کرنا ہے۔

ف<mark>صل</mark> ۔ قیاس خطابی وہ قیاس ہے جومفید طن ہواوراس کےمقد مات مقبولات ہوتے ہیں جوایسےلو گوں سے ماخوذ ہوتے ہیں جن کے متعلق اچھا گمان کیا جانا ہے جیسے اولیاء وحکماءاورلیکن وہ مقدمات جوانبیاء لیہم وعلی مبینا الصلوٰ ۃ والسلام سے ماخوذ ہیں وہ خطابت سے نہیں اس لئے کہا نکی خبریں صادقہ ہوتی ہیں مخبرصا دق سے جودلالت کرتا ہےان کے معجز ہ کی سیائی پراوران کےاندروہم کا کوئی مجالنہیں ہوتا یہاں تک کہاس کی طرف خطا وخلل راستہ یا لے پس وہ قیاس جوان مقد مات سے مرکب ہو ہر ہانی ہے جس کے مقد مات قطعی ہوتے ہیں یا قیاس خطابی کےمقد مات مظنونات ہوتے ہیں جن کےاندرراجج ہونیکی وجہ سے تھم لگایا جاتا ہےاوراس میں حدسیات وتجربیات اور وہ متواتر ات بھی داخل ہو جاتے ہیں جو حد جزم کونہیں پہو نیچے علت کے معلوم نہ ہونیکی وجہ سے یامخبرین کی تعداد مبلغ تواتر تک نہ پہو نیخنے کی وجہ سے اوراس صنعت سے امور دنیا وا حکام آ خرت کومنظم کرنے میں عظیم منفعت ہے یااس کواستعال کرکے بااس سےاحتر از کرکےاسی وجہ سے بڑے بڑے حکماءاس صنعت کوا کثر استعال کرتے ہیں اور کلام خطابی سے کثیر جماعت کونصیحت کرتے ہیں اور ضروری ہےوہ مقد مات جواس صنعت میں مستعمل ہوتے ہیں سننے والوں کے دلوں میں اتر جا ئیں اور کہنے والول کے لئے مفید ہوں ف<mark>صل (۷۹)۔ ق</mark>یا*س شعری وہ* قیاس ہے جومر کب ہےخیلات سےصادقہ ہو یا کا ذبہہ کا ذبہ<sup>ست</sup>یلہ ہو یا مکنہ جونفس میں قبض وبسط کے اعتبار سے موثر ہے اورنفس تخیل کی مطابقت کرتا ہے جس طرح وہ تصدیق کی مطا بقت کر ناہے بلکہاس سے زیادہ تر ہےاوراس صنعت سےغرض یہ ہے کہنفس کوکسی امر سے ڈرایا جائے پاکسی امر کی طرف رغبت دلائی جائے اور شعر میں بیشر طالگائی جاتی ہے کہ کلام لغت کے قانون پر جاری ہوشتمل ہو عجیب وغریب استعارے براور دکش وبهترین تشبیهات براس طرح کنفس میں ایک عجب اثر کریں اور دلوں میں خوشی پیدا کردے باغم لا زم کردےاسی وجہ سےاس میں اولیات صادقہ کا استعمال حائز نہیں اور مخیلات کا ذبہ کا استعال عمدہ وبہتر ہے جبیبا کہ عارف گنجویں نے اپنے لخت جگر سے فر مایا کہ شعروشاعری اوراس کے فن میں مت پھنسواس لئے کہ وہ شعرزیادہ پسند کیا جا تاہے جو پیج سے بہت دور ہواور جیسے قائل کا قول جوشراب کی

تعریف کرتا ہے شراب کے لئے ماہ کامل پیالہ ہےاور وہ شراب خود آفتاب ہے جس پیالے کو پہلی رات کا جاند دور میں رکھتا ہےاور جب اس شراب میں یانی ملایا جا تا ہے تواس میں بہت سارے ستارے پیدا ہوتے ہیں اورشاعرنے کہا کہ میرےمحبوب کے بنیان کے بھٹ جانے سے تعجب نہ کریں کیونکہ وہ جا ندہےجس پر بنیا ن کو پہنا یا گیا ہےاور ہر جاند جوابیا ہوتواس کا بنیان بھٹ جا تا ہے نتیجہ دیگا کہ محبوب کا بنیان پھٹا ہوا ہےاور تمجهی نتیجه اجتماع نقیصین ہوتا ہے جیسے میں زبان سے اپنی ضرورتوں کو پوشیدہ رکھتا ہوں اورآ نسو سے ضرورتوں کوظا ہر کرتا ہوں اور ہر وہ مخص جوضر ورتوں کو ظاہر کرتا ہے وہ بولنے والا ہوتا ہے نتیجہ یہ نکلا کہ میں خاموش ہوں اور بولنے ولا ہوں ۔اورشعر میں ارباب منطق کے نز دیک وزن کی شرطنہیں لگائی جاتی البتہ وزن شعر کے حسن میں فائدہ بخشا ہےاور کلام شعری جب اچھی آ واز سے پڑھا جائے تواسکی تا ثیرنفسوں میں بڑھ جاتی ہے یہاں تک کہ بسااوقات کمال مسرت سے بگڑیوں کوسروں سے گرادیتا ہےاور یونان کے حکماء متقد مین کو لوگوں میں سب سے زیادہ شعر کا شوق تھا۔ ف<mark>صل(۸۰)۔</mark> قیاس مفسطی وہ قیا*س ہے جومر کب ہےا بیسے قضایا وہمی*ہ کا ذبہ سے جن کووہم نے تیار کیا ہومثلا قياس كرناغير محسوس كامحسوس يرجيسے كل مو جو د مشار اليه اور قضايا وہميہ كوقضايا وليہ كے ساتھ كافی مشا بہت ہےاورا گرعقل اور شرع ردنہیں کرتا تو وہم دونوں کے درمیان دائمی التباس کاحکم دیدیتا یا مرکب ہے ایسے قضایا کا ذبہ سے جومشا بہ ہیں صادقہ کے اور وہ قضایا ہیں کے مقل جن کا بیاع تقاد کرتا ہے کہ وہ اولیہ ہیں یا مشہورہ یا مقبولہ یامسلمہ کیونکہاس کےساتھ لفظاً ومعنی ،مشابہت حاصل ہے پس وہ قضیے غلطی میں ڈال دیں گےاور پەن كاذب جوفریب میں ڈالنے والا ہے بالذات وہ ونفع نہیں دیتاالبتہ بالعرض نفع دیتا ہے كيونكہ وہ فن والاغلطى مين نہيں پڑتااوراسکودوسراغلطی میں ڈالسکتا ہےاوراس بات پر قادر ہوجائیگا کہایئے غیر کفلطی میں ڈال دے یا دوسرے کا امتحان لے یا اس سے دشنی کرےاور وہ فن والا اگرکسی حکیم سے مقابلہ کرے تو اس شخص کا نام سوفسطائی اوراس فن کوسفسطہ کہا جاتا ہے بیٹی وہ حکمت جوفریب دینے والی ملمع سازی کی ہوئی ہو ورنهاس کا نام مشاغبی رکھا جا تا ہےاوراس فن کا نام مشاغبہ اور دونوں تقدیروں پر ووہ فن والاخود بھی غلطی پر

ہےاور دوسر وں کوبھی غلطی پرڈالنے کی کوشش کرتا ہےاوراس کا بیشہ مغالطہ ہےاوروہ قیاس فاسد ہے یاصرف مادہ کے اعتبار سے باصرف صورت کے اعتبار سے یا دونوں کے اعتبار سے۔ ف<mark>صل (۸۱)</mark>۔ بیصل ہےاسباب غلط کے بیان میں آپ جانیں کہاسباب غلط باوجود بکہ کثیر ہیں دوامر کی *طر* ف لوٹنے ہیںان میں سے ایک صرف غلط نہی ہےاور دوسرا کا ذب قضیوں کا صادق قضیوں کے ساتھ مشابہ ہو جا نا ہے اوریہلانفس کا وہم کی تاریکیوں میں ڈوب جانیکی وجہ سے ہوتا ہے یہاں تک کہوہ کا ذب قضیوں کو صادق بلکہ ضروری سمجھ لیتا ہے جیسے ہروہ چیز جود یکھائی نہیں پڑتی وہ جسمنہیں پس ہواجسمنہیں اورلیکن دوسرا یس اس میں تفصیل ہےاس طور پر جو بعد میں آئیگی اور بعض محققین نے کہا کہاسباب غلط ایک امر کی طرف رجوع کرتے ہیں اور وہ صرف شکی اوراس کے مشابہ کے درمیان امتیاز نہ کرنا ہے۔ فصل(۸۲)۔شی اورا سکےمشابہ کے درمیان امتیاز نہ کرنامنقسم ہے اس مرکی طرف جومتعلق ہے الفاظ کے ساتھاورمنقسم ہےاس امر کی طرف جومتعلق ہے معانی کے ساتھ شم اول یعنی جومتعلق ہےالفاظ کے ساتھ اسکی دونتمیں ہیںاول وہ ہے جومتعلق ہےالفاظ کےساتھ ترکیب کےاعتبار سےنہیںاور دوسراوہ ہے جومتعلق ہے الفاظ کے ساتھ ترکیب کے اعتبار سے پھر جومتعلق ہے الفاظ کے ساتھ اول کے اعتبار سے لامن جہۃ ترکیب اسکی دوشمیں ہیںاول وہ ہے جومتعلق ہے ذات الفاظ کے ساتھ اور وہ اس طرح کہ الفاظ دلالت میں مختلف ہیں ہمعنی مراد میں اشتباہ واقع ہوجائے گا جیسے وہ غلط جو واقع ہولفظ کے دومعنوں یااس سے زائدمعنوں کے درمیان مشتر ک لفظی ہونے کے سبب سے اوراس کے دومعنوں میں سے ایک کے حقیقی اور دوسرے کے مجازی ہونے کےسبب سے اور اس میں استعارہ اوراس کے امثال داخل ہو جاتے ہیں اور بہتمام اشتراک لفظی کے ساتھ موسوم کیا جاتا ہے چنانچہ آپ کہتے ہیں یانی کے چشمہ کے لئے ھندہ عین و کل عین يستضي بهاالعالم فهذه العين يستضئ بها العالم بإآب كت بين زيدشير باور برشيراس كا چنگل ہوتا ہے پس زید کا چنگل ہوگا پہلی مثال میں غلطی لفظ عین کا یانی کے چشمہاور آفتاب کے درمیان مشتر ک لفظی ہونا ہےاور دوسری مثال میں لفظ اسد کا زید پرمجازی اور پھاڑنے والے جانور پرحقیقی استعال کرنا ہے اور دوسری صورت وہ ہے جوالفاظ کے ساتھ متعلق ہوگردان کے سبب جیسے وہ اشتباہ جو واقع ہولفظ محتار میں پس جب وہ فاعل کے معنی میں ہوتو اسکی اصل مصحت سر سبسریاء ہوگی اور جب مفعول کے معنی ہوتو اسکی اصل محت سر سبسریاء ہوگی اور جب مفعول کے معنی ہوتو اسکی اصل محت اسلام اور اعراب کے سبب جیسے کوئی کہنے والا کہتا ہے غلام حسن اعراب کے بغیرتو بھی ترکیب توصیفی کا گمان کیا جاتا ہے اور بھی ترکیب اضافی کا اور وہ جو متعلق ہے الفاظ کے ساتھ ترکیب کے اعتبار سے یااختلاف مرجع کی طرف نظر کر کے جیسے مایعلم الحکیم فہو یعمل بما یعلم کہ پس اگر شمیر کو اعتبار سے یااختلاف مرجع کی طرف نظر کر کے جیسے مایعلم الحکیم فہو یعمل بما یعلم کہ پس اگر شمیر کو حکیم کی طرف کوٹا یا جائے توصادق ہوگا ور نہ کا ذب ہوگا اور میکہ اجائے کے مدا حلو و حامض صادق ہوگا اور یہ کہا جائے کے اور یہ کہا جائے کہ طبیب ما ھوٹ تو کا ذب ہے۔

زید طبیب ما ھوٹ تو کا ذب ہے۔

فصل (۸۳) ۔ بیضل ہے اغلاط کے بیان میں جو معنی کے سبب سے واقع ہوتے ہیں۔ اسکی بھی چنو قسمیں ہیں اس لئے کہ اغلاط مادہ کے اعتبار سے ہوتے ہیں یا صورت کے اعتبار سے کیا خالاط ہوتے ہیں جو اغلاط ہوتے ہیں جسیا کہ معانی کو اگر اس طرح مرتب کیا جائے کہ قضایا صادق ہوں تو قیاس نہیں بنتا اور اگر اس طرح مرتب کیا جائے کہ قضایا صادق ہوں تو قیاس نہیں بنتا اور اگر اس طرح مرتب کیا جائے کہ قیاس بن جائے تو قول صادق نہیں ہوتا چنا نچہ آپ کا قول الانسان نا طق من حیث ہونا طبق ولا شئی من النا طبق من حیث ہو نا طبق بحیوان فلا شئی من النا طبق من حیث ہو نا طبق بحیوان فلا شئی من الانسان بحیوان اس لئے کہ من حیث ہو نا طبق کی قید کے اعتبار کے ساتھ صغری کا ذب ہوجا تا ہے اور اس کے حذف کے ساتھ کبری کا ذب ہوجا تا ہے اور اگر قید کو صغری سے حذف کیا جائے اور کبری میں ثابت کیا جائے تو قیاس کی شکل بگڑ جا گیگی کونکہ حدا و سط مکر رنہیں۔

اورلیکن وہ مغالطہ جوصورت کے اعتبار سے ہوتا ہے پس جیسا کہ قیاس کوالیمی ہیت پر مرکب کیا جائے کہ نتیجہ نہ دینے والی ہواور بیتمام ترکیب کی غلطی ہے جیسے قائل کا قول ہے زمانہ حوادث کو گھیرا ہوا ہے اور آسان بھی ان کو گھیرا ہوا ہے تو نتیجہ ذکلا کہ زمانہ آسان ہے بیشکل ثانی ہے جس میں شرط مفقو دہے یعنی اختلاف

تنورات متقدمین ایجا بأوسلیاً کیونکہ دونوں مقدمہ بہاں موجبہ ہیں۔ اوراس وفت ہم بعض ان مغالطات کو بیان کرتے ہیں جن کا سبب وقوع فسادصورت ہے پس ہم کہیں گے کہ مغالطات صور یہ میں سے مصادر ہلی المطلوب ہے جیسے زیدانسان ہے کیونکہ وہ بشر ہےاور ہر بشرانسان ہوتا ہےاوران ہی مغالطات صوریہ سے وہ ہے کہ جو چیز بالعرض ثابت ہےاسکو بالذات مان لیا جائے جیسے البحالس فی السفینة متحر ک و کل متحرک لا یثبت فی موضع و احد ا*ن ہی* مغالطات سے بیہ کہ حداوسط بتمامہ کررنہ ہو چنانچہ کہاجاتا ہے الانسان که شعر و کل شعر ینبت تتیجہ دے گاالا نسان ینبت کیونکہ حداوسط له الشعو ہے جس کو بتامہ کبری کاموضوع نہیں بنایا گیاہے اور ان ہی مغالطات سے بیہ ہے کہ حداوسط دونوں مقدمہ میں متشابہ نہ ہو کیونکہ وہ قوت وفعل میں مختلف ہے جیسے قائل كاقول بالساكت متكلم والمتكلم ليس بساكت نتجدد كالساكت ليس بساكت اوران ہی مغالطات سے ترکیب میں خلل پڑ جانا ہے اس شک کی وجہ سے جووا قع ہے بایں طور کہ قید موضوع کی ہے یا محمول کی جیسے ان لوگوں کا قول ہے الانسان وحدہ ضاحک و کل ضاحک حیوان نتیجہ دے گاالا نسان و حدہ حیوان اورغلطاس وہم سے پیدا ہواکہ لفظ وحدہ موضوع کا جزء ہے اورا گرمحمول کا جزبناد پاچائے اور بہ کہا جائے الانسان هو وحد ہ ضاحک و کل ما هو وحد ہ ضا حك فهو حيوان توالبت تتيحصا دق آئيًا كيونك نتيحاس وقت الانسان حيوان هوگالس اس مثال ميس غلطی حمل کے غلط اعتبار کرنیکی وجہ سے ہےاوران اغلا طصور بیہ سے بیہ ہے کہ کبری میں اکبر حداوسط کے تمام افراديرمحول نه موچنانچ آ يكهيل كے كل انسان حيوان والحيوان عام او جنس او مقول على ا كثيرين مختلفي الحقيقة بين متير برياكل انسان عام او جنس او مقول على كثيرين مختلفي البحقیقة اوروه لامحاله باطل ہےاورسب غلط سوائے ترک کرنے کلیة کبریٰ کے کوئی چزنہیں ہے اس لئے کہ کبری طبعیہ ہے پس حکم متعدی نہ ہوگا اوران اغلا طصوریہ سے وہ غلط ہے جورا بطوں کاسلبوں کے لئے تقدم وتاخر کرنیکی وجہ سے واقع ہوتا ہےا وراسی طرح وہ غلط کہ جہت کوسلب پر مقدم کرنے اوراس کوسلب سے موخر کر تۇرات مىلىرتات مىلىرت

نیک وجہ سے ہوتا ہے جیسے زید لیس هو قائم وزید هو لیس بقائم اور با لضرورة ان لایکون ولیس با لضرورة ان یکون ولا بلزم ان یکون ویلزم ان لا یکون اورسلبوں کا کثیر ہونا ای باب سے ہے اس لئے کہ مراتب جفت جیسے سلب کا سلب اور سلب کے سلب کا سلب اثبات ہے اور مراتب طاق جیسے سلب کا سلب اثبات ہے اور اغلاط صور یہ سے اعتبارات ذہینہ اور محولات عقلیہ کوامور عینہ اعتبار کرنا چنا نچہ جب کہا جائے کہ انسان کلی ہے تو یہ گمان کیا جائے گا کہ وہ خارج میں ایسا ہی ہے اور یہ گمان کیا جائے گا کہ وہ خارج میں ایسا ہی ہے اور یہ گمان درست نہیں اس لئے کہ کلیت چیزوں کو ذہن میں عارض ہوتی ہے خارج میں نہیں اور تحقیق سے دوسر نے غلط بھی کل ہوگئات کی کہا جائے کہ کال موجود ہے کیونکہ اگر کوئی چیز خارج میں محال ہوگا ور وہ تو گالبذا محال کا پایا جانا لازم آیکا اور وہ تقیناً باطل ہے اور غلط مذکور کے لکا کا طریقہ یہ ہے کہ محال ہونا اعتبار وہنی ہے کی چیز کا اعتبار وہنی کے ساتھ متصف ہونے والے کا متصف ہونے سے اس کا خارج میں موجود ہونا لازم آیکا۔

اوراغلاط صور میہ ہے وہ ملطی ہے جو کسی چیزی مثال کو اسکی جگہ پراعتبار کرنے سے واقع ہوتی ہے جیسے آپہیں گےآگی مثال کے لئے کہ وہ آگ ہے اور ہر آگ جلانے والی ہوتی ہے پس وہ جلانے والی ہے اور ہر آگ جلانے والی ہوتی ہے پس وہ جلانے والی ہے اور بہر آگ جلانے والی ہوتی ہے بہر کہ کہ ان لوگوں نے میکہا کہ آگر چیزیں از اہماذ ہن میں موجود ہوں تو ذبن کا آگ کے تصور کے وقت جل جانالازم آئیگا اور پہاڑ کے تصور کے وقت وہ کہ جانالازم آئیگا اور پہاڑ کے تصور کے وقت وہ کہ کا ان دونوں سے متصف ہونالازم آئیگا وغیرہ وغیرہ اور اس عقدہ کا صلاح کے جو بالعرض ہے اس کو اسکی جگہ پررکھنے کے قبیل سے ہے جو بالذات ہے لیمی جلانا اور پھٹنا وغیرہ ان عوارض سے ہیں جو گئی کو لاحق ہوتا ہے اور اغلاط صور میہ سے علیت کے جزء کو علت کی اور ان عوارض سے نہیں ہے جو وجود ظلی وہنی کے لئے ہوتا ہے اور اغلاط صور میہ سے علیت کے جزء کو علت کی جگہ پر اعتبار کرنا ہے مثلا جب کہ ستر آ دمی سی بھاری پھر کو سوفر سخ یعنی سوکوس لے جائیں تو ہوتہ مہوتا ہے کہ

ان میں سے ایک آ دمی اس پتھر کوایک کوس لے جائے گا اور اغلاط صوریہ سے اختلاف کے وقت اولیت کے طریقہ کو جاری کرناہے چنانچہ آ ہے کہ انسان اور گوریا حیوان ہونے میں شریک ہونے کے بعدانسان ،گور پاسےنفس ناطقہ کے فیضان کی وجہ سےاولیٰنہیں ہے۔ اوراغلاط صوریہ سے و غلطی ہے جوحیثیتوں ں میں کم تامل کرنے اوراس کے اہتمام کوچھوڑ دینے کی وجہ سے ہوتا ہے جیسے قائل کا قول ہے کہ ہرا بیض کی حقیقت میں بیاض داخل ہےاورزیدا بیض ہے تولازم آئیگا کہ زید کی حقیقت میں بیاض داخل ہے تلطی ہونے کی وجہ یہ ہے کہ بیاض ابیض کے مفہوم میں ابیض ہونے کی حیثیت سے داخل ہے نہ کہ حیوان وانسان ہو نیکی حیثیت سے اورا غلا طصور پیرسے لوگوں کا قول ہے کہ مماثل کا مماثل مماثل ہوتا ہے جیسےانسان خرمہ کے درخت کی مانند ہےاور درخت پتھر کی مانند ہےاس کی غیر ذی روح ہونے میں پس زید کا جما د ہونالا زم آئرگا اوراسمیں غلطی کی وجہ یہ ہے کہانسان خرمہ کے درخت کے مشابہ اور مماثل مثلاطول میں ہےاورخرمہ کا درخت بتقر کے مشابہ دوسری چیز میں ہےاوراسمیں سے جو ملطی میں ڈالدیتا ہے اس عدم کا اعتبار کرنا ہے جوملکہ کے مقابل میں نقیض پاضد کی جگہ پر جیسے سکون کہوہ اس سے حرکت کا نہ ہوناہے جس کی شان پیہے کہ حرکت کرنااور کمیٰ کہوہ آنکھ کا نہ ہونا ہے اس سے جسکی شان سے بیہ ہے کہ آنکھ ہو پس بہ گمان کیا جاتا ہے کہ مجر دساکن ہےاور دیوارا ندھی ہےاور مفالطات مشہورہ سےلوگوں کا بیقول ہے کہ مجہول کوحاصل کرناممکن نہیں کیونکہ وہ مجہول جب حاصل ہوگا تو کیسے پہچانا جائیگا کہ وہی آپ کا مطلوب ہے تو جہل کا ہاقی رہناضروری ہوا یاحصول ہے پہلےعلم کا پایا جا نالا زم آیا یہاں تک کہ آپ بہجا نیں کہ بیرحاصل وہی آپ کا مطلوب ہے دونوں نقذیر وں پرمجہول کو حاصل کرنا محال ہے لیکن پہلی نقذیریراس کئے کہ جب وہ مو جود ہوتو پہچاننا محال ہےاور دوسری تقدیریراس لئے کتخصیل حاصل محال ہےاور جواب بیہ ہے کہ مطلوب من وجہمعلوم ہے اورمن وجہمجہول پس مجہول کے حاصل ہونے کے بعد وجہمعلوم مخصص سے بیرجا نا جائیگا کہ وہ مطلوب ہےاور بیاس کی مثال ہے کہ کسی کا غلام بھاگ گیا جب وہ پایا گیا تواس کی ذات چونکہ معلوم تھی اور مکان مجہول تواس کے پائے جانے کے بعداسکی ذات وصورت پہچاننے کی بناء پر پہچان لیا کہ وہی آپ کا بھا

گاہواغلام ہےاور(اغلوط)اگرقضیہ صادق نہآئے تو زید قبائیم بھی صادق نہآئے گااور جب جب زید قائم صادق نهآ بُگاتواسکی نقیض لیخی زید لیس بقائم صادق آ بُگی نتیجه دے گا که جب جب قضیه صادق نه آئے تو ذیبد لیس بقائم صادق آئگا ہا وجود یکہ وہ قضیوں میں سے ایک قضیہ ہے کی یہ کہ تقادیر جو کبریٰ یعنی كلما لم يصد ق زيد قائم مين معتبر بهن تواس كي نقيض يعني زيد ليس بقائم صادق آئے گي اگر قضيه واقعیہ ہے تواس کا صدق مسلم ہے لیکن کسی میں داخل نہیں اس لئے کہ صغریٰ میں جو تھم ہے وہ تقادر فرضیہ غیر واقعیہ پر ہےاس لئے کہ یہ بدیمی ہے کہ قضا یاممتعہ میں سےکوئی قضیہصا دق نہیں کیونکہ یہ بدیمی ہے کہ الواجب موجود ياالو اجب سميع يا الواجب بصير قضيه واجب الصدق ہے پس اس كاصادق نه ہونا محال ہوگا اورا گر کبریٰ کی تقادیر عام ہوتو کلیۃ کبریٰ کوہم منع کرتے ہیں اس لئے کہ سی شکی کا کا ذہ ہونا ستلزم ہے بحسب الواقع اسکی نقیض کےصادق ہونے کوپس وہ محال کی تقدیریر جائز ہے کہ دونوں نقیض ایک ساتھ کا ذب ہوں کیونکہ جائز ہے کہ ایک محال دوسرے محال کوشلزم ہوا وراس مغالطہ سے قریب ایک مغالطہ عامة الورود ہے کہاں ہے جس مطلوب کا بھی ارادہ کریں ثابت کرناممکن ہو۔وہ مطلوب خواہ صادق ہویا کا ذب پس ہم کہیں گے کہ مدعلی ثابت ہے اس لئے کہا گر مدعل ثابت نہ ہوتو اس کی نقیض ثابت ہوگی اور جب جب اسکی نقیض ثابت ہوگی تواشاء میں سے کوئی نہ کوئی شکی ثابت ہوگی نتیجہ یہ نکلے گا کہا گر مدعی ثابت نہ ہوتو اشاء میں سے کوئی نہ کوئی شک ثابت ہوگی اور اس کاعکس نقیض ہوگا کہا گراشیاء میں سے کوئی شکی ثابت نہ ہوگی تو مدعیٰ ثابت ہوگا یا د جود بکیہ مدعیٰ بھی اشیاء میں سے ایکشئ ہےاور یہ باطل ہےاورعقلا ءاس غلط کے حل میں جیران ویریشان ہیں تو کچھلوگوں نے کہا کہ ہم پشلیم ہیں کرتے کہاس شرطیہ کاعکس نقیض پیشرطیہ آئیگا بھلا یہ کیسے ہوسکتا ہے حالانکہ دونوں چیزیں اصل اورعکس میں مختلف ہیں عموم وخصوص کےاعتبار سے بلکہ اس شرطیه کانکس بهارایة قول ہے کلما لم یکن ذالک الشبئ ثابتا کان المد عیٰ ثابتا اوروہ ق اوراگرآپ جا ہیں تواس کی دوسری تقریر پیکریں کہاس شرطیہ کاعکس پیہے کہا گراشیاء میں سے کوئی

شئی مدعل کی نقیض کے خمن میں ثابت نہ ہوتو مدعل ثابت ہوگا اوربعض اس کا جواب یہ دیتے ہیں کھکس میں ا مقدم محال ہےاورمحال جائز ہےا بیزنقیض کوشتلزم ہوپس محال نہ ہوگا اوراس بات کی تفصیل میں طول واقع ہو گیا اس کی وجہ یہ کہ وہ رسائل جواس فن میں مدون وتصنیف شدہ ہیں اور اس زمانہ میں اس کے پڑھنے کی عادت جاری ہے باب مغالطہ کی تفصیل سے خالی ہیں پس میں نے مناسب سمجھا کہاس رسالہ میں اس کے ذكر كوتفصيل كرون تاكه بهررساله نئے سكھنے والے كونفع بخش اورطلب كرنيوالے كومفيد ہو۔ قصل (۸۴)۔اور بہ جاننا ضروری ہے کہ جب قیاس کے دومقدموں میں سے ایک غیر بر ہانی ہو بلکہ جد لی پا خطابی یاشعری یاان کےعلاوہ ہوتو قیاس بھی غیر بر ہانی ہوگااوراسی طرح کلام قیاس جد لی اوراس کےنظیروں میں ہے حاصل یہ کہ قیاس راحج اورمر جوح سے مرکب ہووہ مرجوح ہوتا ہے اوریبہاں صناعات خمسہ کی بحث تام ہوگئی اورفن کے مقاصداییے دونوں نوعوں یعنی موصل الی التصورات اور موصل الی التصدیق کے ساتھ مکمل ہو گئے خاتمہ۔ ہملم کے لئے تین امور ہیں ان میں سے ایک موضوع ہے اور وہ وہ ہے کہ میں جسکے عوارض ولواحق ذا تیہ سے بحث کی جائے جیسے بدن انسان علم طب کے لئے اور کلمہ و کلام علم نحو کے لئے اور مقدار متصل علم ہند سہ کے لئے اورمعلوم تصوری وتصدیقی اس علم میزان کے لئے اورمناسب ہے یہ جاننا کہ بحث نہ وجودموضوع سے کی جاتی ہےاور نہاسکی ما ہیت سے اس علم میں جس کا وہ موضوع ہے پس طبیب بدن انسان سے اس کے موجود ہاجسم نامی باحیوان ناطق ہونے کی حیثیت سے بحث نہیں کر تااور نہنجوی کلمہ وکلام کی حقیقت سے بحث کرنا ہےاسی وجہ سے جبکہ علم طبعی کا موضوع جسم مطلق ہےاور بینن والا ہیولی اورصورت کی بحثوں کو بحث طبعیات میں بیان کرتا ہے اس پراعتراض کیا گیا کہ ہیولی اورصورت جسم کے اجزااوراس کے مقومات سے ہیں توان بحثوں کو بحث طبعیات میں کسے لا با جا تا ہےاورفن طبعی والوں کی طرف سے یہ عذر کیا گیا ہے کہ بحثیں اسطر ادی وتبعی ہیں دوسرا جزءمیا دی ہیں اور میا دی وہ ہیں جن پر مسائل موقو ف ہیں اور میا دی پا تصوریہ ہیں یعنی وہ تعریفیں ہیں جوعلم کےموضوع اوراس کے اجزاءاور جزئیات اوراعراض ذاتیہ کے لئے لا

ئی جاتی ہیں یا تصدیقیہ ہیںاوروہ مقد مات ہیں جن سےاس کے قیاس مرکب ہوتے ہیں وہ یابدیہیہ ہیں جن کوعلوم متعارفہ کہا جا تا ہے یابدیہ پہیں بلکہ نظر بیمسلمہ ہیں پس اگرتسلیم ایسے مخص سے حسن ظن کے طور پر ہے جس نے اس کوالقا کیا ہے تواس کا نام اصول موضوعہ رکھا جا تا ہے پس اگرتسلیم استنکار کے ساتھ ہے تواس کا نام مصادر ہ رکھا جاتا ہے اور تیسرا جزء مسائل ہے اور وہ قضایا ہیں کہ اس علم پرمشتمل ہواور ان قضیوں کا ا ثبات دلیل سے مقصود ہو۔ ف<mark>صل (۸۵)</mark>۔ یہ فصل ہے رؤس ثمانیہ کے بیان میں آپ جانیں کہ متقد مین کتابوں کے شروع میں آٹھ چیز وں کو بیان کرتے ہیں اوروہ ان کا نام رؤس ثمانیدر کھتے ہیں۔ان میں سےایک غرض ہے یعنی علت غائبیۃ نا کہ نظرعبث و بےسود کرنے والانہ ہواور دوسرا منفعت ہے تا کہاس علم کو حاصل کرنے میں مشقت اس پر آسان ہوجائے اور تیسرانسمیہ ہے یعنی علم کاعنوان ہے تا کہ ناظر وہتعلم کے نز دیک اس علم کا اجمال حاصل ہو جائے کہ جس علم کی تفصیل غرض کر بگی اور چوتھا مولف ہے۔ تا کہ تتعلم کا دل مطمئن ہوجائے اوریا نچواں اس معنی کوجاننا کہ پیلم کس مرتبہ میں ہے؟ تا کہ تعلم پیجان لے کہاس کوکس علم پر مقدم کرنا واجب ہےاور کس علم سے موخر کرنا واجب ہےاور چھٹا بیرجاننا کہ بیلم کس جنس سے ہے تا کہ وہ چیز تلاش کی جائے جواس کے لائق ہواور ساتواں قسمت ہے وہ علم اور کتاب کے ابواب ہیں اور آٹھواں تعلیم کے طریقے اور وہ تقسیم تحلیل تحدید۔اور بر مان ہیںاسکوکتاب کےشروع میںاس لئے بیان کیا جاتا ہے تا کہ یہ پہچانا جائے کہ کتاب کل طریقے پرمشتمل ہے یابعض طریقے پر میں کہتا ہوں کہ میں بندہ محمد فضل امام خیر آبادی ہوں۔ بیدوہ اس کا آخر ی مضمون ہے کہ جس کا ہم نے حکماء متقد مین کی کتابوں اور حکماء متاخرین کے کلمات سے استنباط کر کے اس کتاب میں جمع و تالیف کا ارداہ کیا ہے اور اس کتاب کی تالیف سے مقصد صرف مبتدی طلبہ کوسکھا نا اور اس کے طلب کرنے والے کے امرکوآ سان کرنا ہے پس اسے شوقین طالبعلم میرے یہ رسالہ جوعجات میں لکھا گیا ہےا گرتھوڑا بھی فائدہ پہو نجائے تو مجھےمرتے دل خاتمہ بالخیراورجہنم کی آگ سے نجات کی دعا ہے فراموش نه کرنا اورالله تعالی ہمارے سردار محمصلی الله تعالی علیه وسلم پر جونبیوں میں آخری ہیں درود ورحت بھیجے ابتداء میں اورا نتہا میں اور ظاہر میں وباطن میں اورحمہ وثنا اللہ رب العزت کے لئے ہے جوسارے عالم کا پر ور دگار بفضله تعالی مرقات کے ترجمہ سے ۲۲ رذی الحجه الحرام ۱۳۳۵ میں بروز سنچ قبل از صلو ۃ عصر فراغت یائی الحمد لله على احسانه العميم والصلوة والسلام على حبيبه الكريم الرؤف الرحيم وعلى اله واصحابه وحزبه العظيم هذا آخر ما رقمه قلم الفقير الضعيف محمل معير ب اللاير ب الخان الرضوى الهيم فورى غفر له ربه القوى خادم التدريس والافتاء دارالعلوم اہلسنت حشمت العلوم گائيڈ پھواتر وله بلرامپور